

نافذ

Islam

اسلام

[WWW.NAFSEISLAM.COM](http://WWW.NAFSEISLAM.COM)

علامہ سید محمود احمد فخری



# باغِ فدک

مسکوٰ فدک کی حقیقت

امیر المؤمنین سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر فدک خصب کرنے  
سے متعلق الزام کا مکمل جواب



تألیف

علام سید محمود محمد رضوی

## نظرِ اولیں

اس کتاب پر کی ترتیب کا مقصد مناظرہ و مباحثہ ہیں۔ بلکہ اپنے مذہب و مسلک کی وضاحت اور سماجیہ کرام کے متعلق جو غلط فہمیاں پھیلائی جاتی ہیں اور فرضی افسانے بن کر ان مقداریں اور واجب الاحترام میں پرچوڑیں کیے جاتے ہیں ان کی مدافعت مقصود ہے مسلمان بھائیوں سے التاس ہے کہ وہ اس کتاب پر کوشاہی مختہ میں دوامغ کے ساتھ مطالعہ فرمائیں اور جو حقیقت پائیں اس کو قبول کر لیں۔

سید محمد و احمد خروی  
دسمبر ۱۹۵۶ء



## نafs-e-Islam بارہواں طعن در بارہ فدک

فدرک سے متعلق سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پرچوڑیں کیا جاتا ہے یہ بارہواں طعن ہے جو مختلف الفاظوں سے پیش کیا جاتا ہے۔ اس کی مختصر تقریر یہ ہے کہ سیدہ فاطمہ نے اپنے والد کرم کی میراث کا مطالعہ کیا۔ اس کے جواب میں حضرت ابو بکر نے حدیث لا نورث سناوی جس پر سیدہ ناراضی ہوئیں۔ آپ نے کہا اے ابو تھاذ کے بیٹے یہ کوشا انصاف ہے کہ تو اپنے باپ کی میراث حاصل کرے اور میں محروم رہوں۔ اس سلسلہ میں یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ سیدہ نے کہا فدک ہمارا ہے۔ رسول ہیں دے گئے ہیں۔ اس پر حضرت ابو بکر نے گراہ طلب کئے تو سیدہ حضرت علی، حسین اور امامین کو گواہ لائیں اور حضرت ابو بکر نے ان کی گواہی رد کر دی۔ پھر اس پر سچا شیہ چڑھا یا جاتا ہے کہ اس پر سیدہ ناراضی ہو گئیں اور مرتے دم تک حضرت ابو بکر سے نہ بولیں۔ حتیٰ کہ یہ دعیت گرگئیں کہ میرے

جنازہ میں ابو بکر شریک ہوں۔ چنانچہ برقی وفات حضرت علی نے ابو بکر کا اطلاع بھی نہ دی اور رانوں رات آپ کو فتن کر دیا۔ دیکھو ابو بکر نے جگر پارہ رسول کو ناراضی کیا جھنور نے فرمایا ہے۔ فاطمہ کی اذیت سے مجھے بھی اذیت ہوتی ہے تو ابو بکر نے فقط فاطمہ کو غصب نہیں کیا بلکہ پفر خدا کو غصبناک کیا۔ اور اغصاپ النبی علیہ السلام ؟ (خلافہ از کتاب سوار السبیل صفحہ ۱۵۹ مصنف محمد مہبی شیعہ عالم) طعن کی تقریباً آپ نے سُن لی جہاں امیر المؤمنین سیدنا صدیق اکبر حنفی اللہ تعالیٰ عنہ کو مژہک سک کہہ دیا۔ اس سے زیادہ اور کہا جاتا۔ ہماری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ایسے حضرات کو بُدایت دے اور یہ توفی عطا فرمائے کہ وہ اپنے داکوں کے فرضی افسانے سُننے پر ہی اکتفا نہ کریں۔ بلکہ انصاف و دیانت کے ساتھ فریقین کی تحریروں کا مطالعہ کریں۔ اور جو حقیقی نظر اُسکو قبول کریں۔ یہ ہے کہ انہی باتیں صحیح ہے کہ سیدہ فاطمہ نے فدک مالکا تھا اور صدیق اکبر طعن فدک کا جواب نے اس کے جواب میں رسول کریم کی حدیث سنلوں سخنی۔ لیکن سیدہ کا ناراضی ہونا یا ابو بکر پر بدُوغا کرنا یا اپنے ناز جنازہ میں شرکت سے منع فرمانا وغیرہ وغیرہ الیسی باتیں ہیں جو مخالفین صحابہ کی تصنیف ہیں۔ جناب سیدہ کا فدک کے بارے میں اپنی زبان سے ابو بکر کی شکایت فرماتا ہیں مفت کی کسی صحیح روایت سے ثابت نہیں ہے۔ بخاری و مسلم میں اس کا فقصہ گیوں ہے کہ سیدہ ناظم حنفی اللہ تعالیٰ عنہا نے حضرت ابو بکر سے فدک کا سوال کیا۔ بایہ کہ حضرت فاطمہ اور عباس حضرت ابو بکر سے بیاث ملکب کرنے کے لیے آئے۔ حضرت سیدہ فدک کا مطالبدہ کرنی تھیں اور حضرت عباس سہم خیر کا۔ اس کے جواب میں حضرت ابو بکر نے ابتداءً یہ ہرگز نہیں فرمایا کہ میں نہیں دیتا بلکہ آپ نے پہلے حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث سنائی تو حضرت ابو بکر نے ان روانوں سے فرمایا:-

میں نے رسول کریم کو یہ فرماتے ہوئے  
سُنابے کہ رہمگروہ انجیاء، کا کوئی دار  
نہیں ہوتا۔ ہم جو حضور جاتے ہیں وہ سب  
وہ سب صدقہ ہے۔ باں آں محمد  
راس کی آمدی سے کھائیں گے۔

فَقَالَ لَهُمَا أَبُو بَكْرٍ سَمِعْتُ رَسُولَ  
اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيَقُولُ  
لَا نُؤْتِ مَا تَرَكَنَا لَهُ مَدَقَّةٌ  
إِنَّمَا يَأْكُلُ أَلْمُحَمَّدُ مِنْ هَذَا  
الْمَالِ۔

اس حدیث رسول کو سنانے کے بعد حضرت ابو بکر نے فرمایا:-

سخا اجو کام میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کرتے دیکھا اسکو زک نہیں کرنے لگا۔

وَاللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا إِنْهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (بخاری)

مسلم شریعت کے لفظ یہ ہیں کہ حضرت ابو بکر نے حدیث سنانے کے بعد کہا:-  
حداکی قسم میں صدقہ رسول کو جیسے کہ وہ  
رسول کے زمانے میں تھا متغیر نہیں کروں گا  
اور اس میں جس طرح رسول نے عمل کیا ہے  
اسی طرح کروں گا۔

رَأَيْنَا اللَّهَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
رَسُولُ اللَّهِ عَنْ حَالِهَا الَّتِي كَانَتْ  
عَلَيْهَا فِي عَهْدِ دَوْلَتِ الرَّسُولِ اللَّهِ وَلَا يَخْرُقُ  
رِفْتَهَا بِمَا أَعْنَلَ دَوْلَتُ الرَّسُولِ اللَّهِ (مسلم شریعت)

ہم نے کتب صحابہ اہل سنت کی روایات میں عن آپ کے سامنے رکھ دی ہیں۔ ان میں صرف یہ ہے کہ جب فدک کا مطالبہ ہوا تو حضرت ابو بکر نے حدیث سنانی کہ حضور نے فرمایا ہے کہ تم کسی کو وارث نہیں بتاتے۔ اس کے بعد حضرت ابو بکر نے یہ بھی فرمایا کہ فدک حکم نبی کے مطابق قسم تو نہیں ہوگا مگر اس کی آمدی آں محمد پر صرف ہوگی۔ پھر یہ بھی فرمایا کہ جس طرح فدک کی آمدی کو حضور اکرم رضی حیات مبارکہ میں خرچ فرماتے تھے۔ یہ بھی اسی طرح خرچ کروں گا اور حضور کے طریق کا رکار کا پابند رہوں گا۔ یہ ہے وہ لفظی جو سیدہ فاطمہ اور حضرت ابو بکر کے درسیان ہوئی۔ حضرت فاطمہ نے حدیث مسی لیتے کے بعد دریان سے کچھ نہیں فرمایا۔ ظاہر ہے۔ اتنی لفظیں ہیں کوئی ایسی بات نہیں ہے جس کی بنی پفریقین کو سورہ طعن بنایا جائے۔ سیدہ فاطمہ کا فدک طلب کرنا حضرت ابو بکر کا حدیث سن کر حکم شرع ظاہر فرماتا اور قسم اٹھا کر یہ کہنا کہ میں فدک یہی حضور کے طریق کا رکار کا پابند رہوں گا۔ کوئی بھی تو ایسی بات نہیں ہے جس کو طعن کا سبب بنایا جائے۔ غرضیک حضرت فاطمہ اور ابو بکر کے اس سوال و جواب کو نقل کرنے کے بعد اوسی حدیث اپنے ذاتی تاثرات یوں بیان کرتے۔

پس حضرت فاطمہ نے ارض ہو گئیں۔ انہوں نے ابو بکر کو حضور سے رکھا۔ یہاں تک کہ آپ کی وفات ہو گئی۔ حضرت فاطمہ حضور کے بعد حیر مہاتھ تک جیا رہیں۔

فَخَضَبَتْ فَاطِمَةُ وَهَجَرَتْ  
إِبَابَكْرَ فَلَمْ تَرَلْ هَهَا حِرَّتْهَا حَتَّى  
تَوَفَّتْ وَعَاشَتْ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ  
سِتَّةَ أَشْهُرٍ (بخاری)

یہاں یا مرتقاںلے ذکر ہے کہ وہ ایت کے بیلطف جن پر ہے بلکہ کھینچ دی ہے چھرت ناطہ کی زبان کے لفظ نہیں ہیں۔ بلکہ راوی حدیث کے ذاتی تاریث ہیں جن کو انہوں نے اپنے لفظوں میں بین طاہر کیا ہے۔ اور سیہی بات ہم کو خصوصیت سے نہ کہا جائی ہے کہ صحاح کی کسی بھی روایت میں حضرت ابو بکر کی شہادت جا بستہ میں کی زبان سے ثابت نہیں ہے۔ اور نہ راوی حدیث ہی کہتے ہیں کہ ہم نے سیدنا مسیح ایضاً کی زبان سے حضرت ابو بکر کی شکایت سنی ہے۔ اور نہ اصلی دل کا فعل ہے۔ جب تک زبان سے اس کا انطباق نہ ہو تو سرے شخص کو اس کی خبر نہیں ہو سکتی۔ البتہ قرآن سے دو شخص قیاس کر سکتا ہے۔ مگر ایسے قیاس میں غلطی ہو جانے کا امکان ہے اور جب تک سیدنا مسیح ایضاً کی زبان سے شکایت کا انطباق نہ ہو اس وقت تک ان کا یہ دعویٰ بالکل بے بنیاد ہے کہ حضرت ناطہ ابو بکر پر نماز ارض ہوتا ہے۔ ثانیًا۔ اگر بالفرض والمحال نماز ارض ہو سچی ہیں تو حدیث سن کر ان کا نماز ارض ہوتا اور حضور کے حکم پر پل کرنے کی وجہ سے حضرت ابو بکر نماز ارض ہوتا ایسی بات ہے جو سیدنا مسیح سے ملکن ہی نہیں ہے سچلا یہ کہ ہو سکتا ہے کہ ابو بکر حدیث سن کر اس پر پل کرنے کا عہد کریں اور سیدنا مسیح نماز ارض ہو جاؤں۔ ان دو اصولی یاتقوں کو ذہن میں رکھ کر وہ ایت کے انفاظ پر غور کیا جائے تو پھر ہم کی کوئی کنجائش ہی نہیں رہتی بہرحال اس کی مزید تفصیل ایں و صفات میں آرہی ہے۔ اس موقع پر تو ہمیں صرف یہ بتانا لعنا کا اتنی بات صحیح ہے کہ سیدنا ابو بکر نے اس کا لعنا کا ادھر حضرت ابو بکر نے حدیث شناختی اور حکم نجومی کی تعلیم میں فہر تلقیم نہ ہوا۔ لیکن یہ بات کہ حضرت ناطہ نے اپنی زبان مدارک سے نماز ارضی کا انطباق فرمایا مخفی ایک افراد ہے جو کسی بھی یہی صحیح روایت سے ثابت نہیں۔

**آیت یوْصِیْکُمُ اللَّهُ کا مکمل جواب** | اعزاز ارض یہ ہے کہ یہ آیت قرآنی کے خلاف ہے اور اللہ تعالیٰ فرماتا ہے یوْصِیْکُمُ اللَّهُ فِيْ اَوْلَادِ كُمُّ الْذِكَرِ مِثْلُ حَوْظَ الْاَنْبِيَّنَ۔ اللہ تعالیٰ نے نمازی اولاد کے حق میں بڑے لمحے دعویٰ قوں کے بر جھوٹ کی وصیت کی ہے بی آیت عام ہے۔ بنی اور غیر بنی سب کے لیے ہے۔ جیسے عام لوگوں کی اولاد بپ کے متزوکریں کی وارثت ہوتی ہے۔ اسی طرح انبیاء کرام خصوصاً حضور علیہ السلام کی ویراثت آپ کی اولاد میں تلقیم ہوئی چاہئی۔

**جواب:** اس میں شک نہیں کہ اس آیت میں رفرکے کو دیگنا اور رہا کی کو الہا حضرت دیے جانے

کا حکم ہے۔ مگر حکم عام نہیں ہے۔ حضرت اُمّت کے لیے ہے۔ اور جو نورتوں سے مستثنی ہیں۔ قرآن پاک میں تعدد ایسی آتیں ہیں جن میں خطاب حضور کو ہے، مگر مراد اس سے اُمّت ہے۔

فَإِنْكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ | نکاح کرو: نورتوں سے جو کوئی سپند  
مُشْتَقٌ وَثِلْكَ وَرُدْنَحَ | کرو۔ رو بہ نہیں یا چاہ تک۔

اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ ایک مُسلمان مرد کو یہ وقت چاہ رکھو توں کرنکا ح میں رکھنا جائز ہے اور چار سے زیادہ ناجائز ہے لیکن حکم اُمّت کے لیے ہے اور حضور اکرم اس سے مستثنی ہیں۔ لیکن کہ آپ کو چار سے زیادہ شادیاں کرنا جائز تھا اور اس کا جواز قرآن کی نفسِ نعمت سے ثابت ہے۔ اسی

طرح مندرجہ ذیل آیات پر غور کیجئے:-

۱) لَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَ اللَّهِ (۲۷) وَلَا تَقْطُعُوا أَشْرَقَ حَمَّكَه (۳۳) مَنْ يَرْتَدَ مِنْكُمْ عَنِ دِيِّنِهِ۔ ان آیات میں حضور اکرم مراد نہیں ہیں لیکن کہ برخلاف عن الاسلام اور ترطیح ارجام وہ امور میں جن کا حضور میں پایا جانا مکال ہے۔ اسی طرح (۳۴) وَ اَعْلَمُوا اَنَّ فِتْنَكُهُ رَسُولُ اللَّهِ (۴۵) لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُ (۴۶) فَاتَّبِعُونِي يُخْبِرُ اللَّهُ (۱)، اَحْرِصُ عَلَيْكُهُ (۴۷) وَلَا كُنَّ اللَّهُ خَبِيبٌ اَلِيَّكُمُ الْاِيمَانُ وَغَيْرُهُ آیات میں کم خطاب موجود ہے۔ مگر بالاتفاق شیعہ کی حضور اکرم اس میں داخل نہیں ہیں۔ بلکہ اُمّت مراد ہے۔ تو اسی طرح آیت یوں خبیث کہ اللَّهُ میں حضور اکرم شامل نہیں ہیں اور حکم افراد اُمّت کے لئے ہے۔ چنانچہ خود شیعہ ذہب کی معتبر کتاب اصول کافی کی حدیث اس کی تائید کر رہی ہے۔ اور یہ بتاری ہے کہ حضور علیہ السلام اس میں شامل نہیں ہیں۔ بلکہ حکم عام افراد اُمّت کے لیے ہے۔

سوال: اس موقع پر شیعہ یہ بھی کہتے ہیں کہ حدیث قرآن کی تخصیص نہیں کر سکتی بلکن ان کا ایسا کہنا صحیح نہیں۔ لیکن خود شیعہ ذہب میں حدیث سے قرآن کی تخصیص جائز ہے۔ بلکہ آیت یوں خبیث کہ حکم میں شیعہ علماء نے خود تخصیص کی ہے۔ اور شیعہ کتب فقہ میں تخصیص، مانع ارث میں نہ کرنے کا جاتے ہیں۔ چھ صاحبِ محدثے ذکر کیے ہیں اور کتاب شرائع الاسلام میں بھی ان کا ذکر ہے۔ مثلاً (۱) اول اسلام کافر باپ کی وارث نہیں ہوتی۔ اسی طرح اگر ایک دوسرے میں سے ایک غلام ہو یا ایک دوسرے کا قاتل ہو اور قصاص یا یقفارہ لازم ہو گیا ہو۔

یا ایک دوسرے میں سے ایک حریق ہوا اور دوسرا میں اسلام کی رعیت ہوتواں سب شکلؤں میں

وارث جاری نہ ہو گا۔ جیسا کہ شرائع الاسلام و مساجید میں ہے ۔

وارث سے محدود ہونے کے چند اساباب  
میں۔ وارث غلام ہو یا عامہ ازیں کروہ نام  
ہو یا ناقص ہو، مورث کو وارث کا قتل  
کرنے کا اس پیصاص یا کفارہ لازم ہو۔ مورث  
وارث کا نزدیک ہیں مختلف ہونا خلاف  
داریں یعنی ایک وارث اسلام میں ہو اور  
درستار الحرب میں ۔

(رسراجی)

الْمَالُ لِمَنْ أَنْزَلَهُ مِنَ الْأَرْضِ الرِّزْقُ وَافِرًا  
أَوْ نَاقِصًا وَالْقَتْلُ الَّذِي يَتَعَلَّقُ  
بِهِ وُجُوبُ الْفِضَّاصلُ أَوَالْكُفَّارَةُ  
وَالْخِتْلَافُ الَّذِي يَتَعَلَّقُ وَالْخِتْلَافُ  
الَّذِي يَتَعَلَّقُ إِمَامًا حَقِيقَةً كَالْحَرَبِيِّ  
أَوَالَّذِي أَوْحَدَهُ كَالْمُحْتَدَنُ مِنْ  
وَالَّذِي أَوْلَادَهُ مِنْ دَارِبِينَ  
مُخْتَلِفِينَ ۔

وکیجیے شیعہ علماء احادیث اور کرام کے میش ناظم مکورہ بالا افراد کو آیت کے حکم عام سے خاص کر ہے میں جس سے واضح ہوا کہ شیعہ مذہب میں حدیث سے تخصیص جائز ہے ہونصکہ شیعہ سنتی دونوں متفق ہیں کہ ان مذکورہ بالا صورتوں میں بیراث جاری نہیں ہوگی۔ حالانکہ آیت بیراث کا حکم صحیح افراد امت کے لئے ہے تو جیسے ای افراد کو ازروئے حدیث شیعہ علماء نے آیت کے حکم عام سے خاص کیا ہے۔ اس طرح حدیث اورث نے رجوف لفظین کی کتب صحاح کی حدیث ہے، حضور علیہ السلام کو اس سے علیحدہ کر دیا اور بتا دیا کہ حکم افراد امت کے لئے ہے حضور کے لئے نہیں۔ پس حدیث اورث آیت قرآنی کے خلاف نہیں ہے بلکہ اس کی توضیح کر رہی ہے اور یہ تباری ہے کہ نبی صنتکہم اللہ کے خطاب میں حضور علیہ السلام داخل ہی نہیں۔ لہذا حدیث اورث کو قرآن کے خلاف کہنا بالکل غلط ہے ۔

تلقیہ سیم کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اس کے لئے کہ حضور تید عالم صلی اللہ علیہ وسلم تید ازادین تھے، زہد و تقاوت اور دنیا سے بے غذی کا یہ عالم تھا کہ جو کچھ آتا تھا غیر بوجو اور سکینتوں میں تقسیم فرمادیتے تھے۔ حتیٰ کہ ایک بار نماز عصر پڑھ کر فوراً گھر تشریف لے گئے اور پھر فوراً باہر تشریف لائے۔ لوگوں کو تعجب ہوا تو فرمایا کہ نماز میں مجھے جیاں آیا کہ کچھ سونا گھر میں پڑا گیا ہے۔

خیال آیا کہ کہیں رات ہو جائے اور وہ گھر میں پر ارہ جائے اس لیے اسکو خیرات کرنیے کو کہا یا ہوں لا بودا وہ  
۴۔ ایک بار تیسیں ندک نے چاراؤنٹ غلہ بار کر کے خدمت افسوس میں بیجے۔ حضرت بلاں نے اس کو  
فرودخت کیا۔ ایک یہودی کا قرض نخا اس کو ادا کیا اور حضور کو اطلاع دی۔ اپنے فرمایا۔ کچھ بچ تو نہیں گیا۔  
کیونکہ جب تک کچھ باقی رہے گا، میں گھر نہیں جاؤں گا۔ بلاں نے عرض کی حضور کی کروں کوئی سائل ہی  
نہیں ہے۔ حضور گھر قشریت نہیں لے گئے بلکہ مسجد میں رات بسر کی۔ صبح کو بلاں نے خردی کر جو بچا تھا  
وہ غبار میں تقسیم کر دیا ہے۔ تب جاکر حضور گھر قشریت لے گئے (ابوداؤد)

مرض وفات میں آپ نے حضرت عائشہ کے پاس جواہر فیلان رکھی ہوئی تھیں، یاد آئے پر فوراً ان کی  
خیرات کا حکم دیا تھا۔ یہاں اس قسم کے متعار و ماقعات ہیں جن سے واضح ہوتا ہے کہ حضور اکرم اپنے  
پاس کچھ باقی نہیں رکھتے تھے۔ جو کچھ آنا تھا اس کو راہ خدا میں خرچ فرمادیتے تھے۔ فیاض تھے اور انہیں  
درج کے زاہد تھے۔ خود تکلیف اٹھا کر دوسروں کو راحت پہنچاتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ کوئی واقعہ  
یہ شہادت نہیں دیتا کہ آپ نے اپنی ۲۲ سال زندگی میں کسی بھی زکوٰۃ ادا فرمائی ہو۔ اس کی وجہ یہ نہ تھی کہ  
معاذ الشّرّاً پُنکس اور غریب تھے۔ بلکہ یقینی کہ جو کچھ آنا تھا اس کو راہ خدا میں خرچ فرمادیتے تھے  
اور اتنا مال جیسی نہ ہوتا تھا کہ وہ زکوٰۃ کو پہنچے اور زکوٰۃ واجب ہو۔ جب یہ حقیقت ہے تو اس  
صورت میں اگر بھم بالفرض والمحال تسلیم کر بھی لیں کہ اکیت میراث کے لفظ کھر میں حضور اکرم بھی  
شامل ہیں تو بھی حضور اکرم کی میراث کے قسم کا سوال پیدا نہیں ہوتا۔ کیونکہ حضور اپنے پاس مال دو دوست ہیں فرائی  
ہی نہ تھے۔ سئی کہ سلسلہ میں یہودا ان بھی نصیر میں سے مخزنی نامی ایک شخص نے اپنے سات باعث  
شیب۔ صانھر۔ دلال۔ جسینی۔ برقر۔ انوار۔ مشریام اپڑا میں۔ مرتبہ وقت حضور کو وحیت کر دیے  
تھے۔ مگر آپ نے ان کو بھی خیرات فرمادیا تھا اور راہ خدا میں وقف کر دیا تھا۔ چنانچہ یہ بات شیئر میں دو نوں  
ذہب کی کنبوں سے ثابت ہے۔ سینیوں کی کتاب اصحابہ تذکرہ مختلیق اور شیعوں کی فروع کافی میں  
اس کا ذکر ہے۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور اکرم نے اپنی ذاتی ملکیت میں کوئی چیز چھوڑی ہی نہیں  
چھوڑا بھی تو وہ اپنی حیات مبارک ہی میں وقف فرمادیا تھا۔ جیسے یہ سات باعث اور ندک۔ تو اسی صورت  
میں تقسیم کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ کیونکہ تقسیم وہ چیز ہوتی ہے جو مورث کی ملکیت ہو۔ اور حضور  
اکرم نے ایسا کوئی ترک چھوڑا ہی نہیں۔ سے

ماکب کرنیں ہیں گو پاس کچھ رکھتے نہیں ہے دو جہاں کی نعمتیں ہیں انکے خالی ہاتھ میں

# ابنیا کرام کی میراث صرف علم شریعت ہے

شیعہ سنی دو نوں کی صحیح حدیثوں سے ثابت ہے کہ ابنیا کرام کسی کو دنیا و مال و دولت کا وارث نہیں بناتے۔ ابنیا کرام کی میراث صرف علم شریعت ہے۔ اگر وہ کچھ دنیا و مال چھوڑ جائیں تو اس میں میراث جاری نہیں ہوتی بلکہ وہ صدقہ ہوتا ہے۔

بخاری وسلم میں حضرت امیر المؤمنین سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت اہل سنت عزہ سے مردی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-

لَا خُرُوتُ مَا تَرَكَنَا وَ صَدَقَةٌ<sup>۱</sup>  
ہم کسی کو اپنا وارث نہیں باتے  
(بخاری سے)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-

لَا تَقْسِمُ وَرَثَتِي وَ دِيْنَارًا وَ لَا  
میری میراث تقسیم نہیں ہوتی وہ ہم ہو  
یا دینار۔ میں جو کچھ چھوڑ جاؤں میری  
ازواج اور عائلوں کا خرچ لکھانے  
وَ مَوْنَةً عَالِيٰ قَهْوَصَدَقَةٌ رَجَانٌ

کے بعد وہ صدقہ ہے۔

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ حضور کے وصال کے بعد از واج مطہرات نے حضرت عثمان  
کے ذریعہ حضور کے مال سے اپنا حصہ تقسیم کرنے کا ارادہ کیا تو حضرت عائشہ نے فرمایا:-

اَلَّئِيْنَ قَدْ قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ صَلَّى  
کی حضور نبی کریم نے یہ نہیں فرمایا ہے کہ  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا اُنِّي رِثَّتُ مَا  
تَرَكَنَا وَ صَدَقَةٌ<sup>۲</sup>۔ (مسلم شریعت)  
ہم جو کچھ چھوڑ جائیں وہ صدقہ ہے۔

جب حضرت عائشہ نے حضور کی حدیث سنائی تو از واج مطہرات نے میراث طلب کرنے کا  
ارادہ ملتوی کر دیا۔

حضرت عمر بن الجارث سے روایت ہے وہ کہتے ہیں حضور نے بوقت وصال درہم و دینار

غلام لونڈی نہیں چھوڑے۔ مگر

الْأَبْعَلَةُ الْبَيْضَاءُ وَسَلَاحِهُ  
أَرْضَانَجَعَلَهَا صَدَقَةً (بخاری)

ایک سفید چور، ہتھیار اور کھپڑیں ان  
سب کو اپنے نے صدقہ بن کر چھوڑا تھا۔

• اسی طرح مالک بن اوس سے مروی ہے کہ حضرت خارق عظیم نے مجھے صحابہ میں جن میں حضرت  
عیباس - عثمان، عبد الرحمن بن عوف، سعد بن ابی وقاص موجود تھے۔ سب کو قسم دے کے  
کہ کیا تیر جانتے ہو کر حضور نے فرمایا، ہم کسی کو وارث نہیں بناتے تو سب نے اقرار کیا کہ حضور نے  
ایسا فرمایا ہے۔ اب روایات صحابہ شیعہ ہیجے ہے:-

اما جعفر صادق علیہ السلام سے دایت  
ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
فرمایا علماء و بنین انبیاء کے وارث ہیں۔  
اس سلسلہ کا انبیاء کو کرام کسی شخص کو درہم و  
دینیار کا وارث نہیں بناتے ہیں تو جس  
نے علم دین حاصل کیا اس نے بہت  
کچھ حاصل کیا۔

اما جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ  
علماء و بنین انبیاء کرام کے وارث ہیں اور  
یہ اس سلسلے کا انبیاء کرام نے کسی کو درہم و  
دینیار کا وارث نہیں بنایا۔ انہوں نے  
قرف شریعت کی باتوں کا وارث بنایا تو جس  
کسی نے ان دینی کی باتوں کو حاصل کر لیا  
اس نے بہت کچھ حاصل کر لیا۔

۱۔ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ

قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَتْبَةَ الْأَنْبِيَاءِ  
وَرَاتِ الْأَنْبِيَاءِ لَهُمْ ثُوْرٌ ثُوْرٌ ثُوْرٌ  
وَلَا دِرْشَهُمَا وَلَكِنَّ أُوْرِسَ ثُوْرَ الْعُلَمَاءِ  
فَمَنْ أَخَذَ كِمْثَهُ أَخَذَ بِخَظِّ

وَأَفْرِسُ (اصول کافی باب العلم والمعلم)

۲۔ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ

قَالَ إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَتْبَةَ الْأَنْبِيَاءِ  
ذَلِكَ لِلَّاتِ الْأَنْبِيَاءُ لَهُمْ ثُوْرٌ ثُوْرٌ  
دِرْشَهُمَا وَلَا دِرْبَيْسَ أَوْ رَأْسَ  
أُوْرِسَ ثُوْرَ الْعُلَمَاءِ فَمَنْ أَخَذَ  
فَمَنْ أَخَذَ كِمْثَهُ بِشَيْءٍ فَمِنْهَا فَقَدْ  
أَخَذَ حَنْتَلًا وَأَفْرِسًا۔

(اصول کافی باب صفت العلم)

یہ احادیث اس امری نص صریح ہیں کہ انبیاء کرام کی میراث صرف دین اور شریعت ہے۔ نیز اس آیت

میں کل رانجا بھی موجود ہے۔ جو حصر کا فائدہ دیتا ہے۔ جیسے انہا ولیکم میں شیعہ علماء انہا کو حصر کے لئے مانتے ہیں۔ جس سے بہت واضح ہوتی ہے کہ انبیاء کرام کی میراث صرف علم شریعت ہی ہے۔ دنیا دی ماں و منال زمین و جاہد اداں کی میراث میں کسی کو ملتے ہی نہیں۔ جب شیعہ سنی کی روایات سے بہت ثابت ہے تو پھر حضور اکرم کی میراث مالی کی تقسیم کا سوال ہی پیدا نہیں کرتا۔ **عدم توارث کی عقلی دلیل** نیز عقل بھی یہ چاہتی ہے کہ انبیاء و کلام کی میراث صرف علم شریعت ترکیل نہیں ہے۔ شریعت ہی ان کی دولت اور دین ہی ان کا مال ہے۔ لہذا ان کی میراث بھی حرف علم دین ہی ہونا چاہیے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جو اللہ کے آخری رسول ہیں اور ساری کائنات کے ربی علیم و مرکب بن کر بیٹھے گئے ہیں۔ آپ کے بعد کوئی ایسی صورت باقی نہیں ہے کہ خدا سے احکام لے کر مخلوق تک پہنچائے جا سکیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ حضور کی بعثت کا مقصد فوت نہ ہو اور جس دین کو حضور لائے ہیں اس کی برابر تبلیغ و اشتاعت ہوتی رہے۔ اس لیے ان کی میراث علم شریعت ہی ہونا چاہیے۔

**مالی ترکاں کا تقسیم** ہوتا ہے جس پر موت واقع ہو جانے کے بعد احکام دنیاوی جاری اسکے علاوہ مالی ترکاں کا بھی اور جب تک زندہ ہے اس کی بھروسی، اس کے ماں و منال جاہد اور زمین پر کوئی قبضہ نہیں کر سکتا۔ جب تک وہ زندہ ہے اس پر نازروزہ اور تمام احکام شریعت کی پابندی واجب ہے لیکن جب وہ انتقال کر جاتا ہے تو اب اس کا تعلق دنیا سے نہیں رہتا اور احکام دنیاوی اس پر جاری نہیں ہوتے۔ مثلاً مرنے والے کی بھروسی حدت کے بعد دوسری جگہ لکھ کر سکتی ہے۔ کیونکہ بعد عقدت رشتہ زوجت ختم ہو جاتا ہے۔ اسی طرح ماں و جاہد اور شرث میں تقسیم ہو جاتی ہے۔ کیونکہ ماں سے اس کی ملکیت ختم ہو جاتی ہے۔ یہ ہی حال ہر اس شخص کا ہے جس پر موت واقع ہو گئی۔ چلے مرنے کے بعد پھر دوبارہ اس کو حیات مل جائے۔ جیسے شہید نی سبیل اللہ کا اس پر موت واقع ہوتی ہے مگر ہر اس کو زندگی مل جاتی ہے مگر اس زندگی مل جانے کے باوجود شہید پر کبھی دنیاوی احکام جاری نہیں ہوتے۔ اس کی بھروسی بعد عقدت دوسری جگہ لکھ کر سکتی ہے۔ شہید کا ماں و جاہد اور شرث میں تقسیم ہوتا ہے۔ مگر حضور

سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا معاملہ اس کے بھکس ہے۔ اپ جیات النبی میں۔ ایک آن کے لیے اپ پر موت واقع ہوئی تھی۔ مگر اس کے بعد وہی جیات روحاںی و جسمانی ہے جو احکام و آداب آپ کے اس وقت تھے وہی اب میں۔ آپ اس وقت بھی رسول تھے اب بھی میں۔ آپ اس وقت بھی اپنی اپنی ازدواج مطہرات کے شوہر تھے اور آج بھی۔ آپ اس وقت بھی مالک مختار تھے اور اب بھی میں۔ غرضیکار اس دنیا میں جواحکامات و آداب حضور کے لیے اس وقت تھے وہی بعد نہ اب بھی باقی میں۔ ان میں کچھ فرق نہیں ہوا ہے۔ یہ ہی وجہ ہے کہ آپ کی ازدواج مطہرات پرستور آپ کے نکاح میں ہیں اور قرآن نے ان کو حضور کے بعد کسی اور سے نکاح کی مانع فرمادی ہے۔ حتیٰ کہ آپ کی ازدواج مطہرات کے لیے سوگ اور ندامت بھی نہیں ہے۔ پس جب حضور اقدس اس شان کے جیات النبی میں، زندہ رسول میں توجہ نہ ہوا اس کی بیوی پرستور اس کے نکاح میں رہتی ہے۔ جو زندہ ہوا اس کی نماز جنازہ نہیں ہوتی۔ جو زندہ ہوا اور اس شان کا زندہ ہوا اس کا مالی ترک بھی نہیں ہوتا۔ کیونکہ اس کی ملکیت و دیگر احکام وغیرہ میں کوئی تغیر و تبدل نہیں ہوتا۔

**چند مشہد کے حوالا** اس مسئلہ میں حضرات شیعہ کی طرف سے چند اعتراضات کیے جاتے ہیں جن کے مکمل جوابات یہ میں :-

اعتراف اول: اگر حدیث لا نورث کو میں ایسا جاگئے تو قرآن کا منسخ لازم آئے گا۔ اور حدیث قرآن کا منسخ نہیں کر سکتی۔

جواب: حدیث لا نورث تراپ کو ماننا ہی پرے گی۔ کیونکہ یہ حدیث شیعہ حضرات کی محترم غیری کتاب اصول کافی کی ہے اور اصول کافی وہ کتاب ہے جو امام غاہ علیہ السلام کی تصدیق شدہ ہے۔ اگر یہ حدیث صرف بخاری میں ہوتی تو آپ کہ سکتے تھے کہ ہم نہیں مانتے۔ مگر اصول کافی کی حدیث کا انکار تو آپ کسی طرح بھی نہیں کر سکتے۔ کیونکہ کافی کی ساری حدیثیں صحیح ہیں۔

ثانیاً: یہ کہ سکتے ہیں کہ حدیث لا نورث نے حکم قرآن کا منسخ کیا ہے۔ ہم جو کچھ کہتے ہیں وہ یہ ہے کہ حدیث لا نورث نے یہ تباہی کے آیت یہ حسیکم اللہ کا خطاب حضرت افرا دامت کے لیے ہے حضور اس خطاب میں شامل نہیں ہیں۔ کیونکہ امام حنفی صادق کہتے ہیں کہ حضور نے فرمایا ہے کہ انہیاں

کسی کو اپنا وارث نہیں بناتے تو حدیث لا نورث نے تو صرف حکم قرآن کی تفہیم کی ہے مفسوخ نہیں کیا ہے اور حدیث رسول کا قرآن کے اجمال و اہم کی وضاحت کرنا اور اس کے مطالب و معانی کو بیان کرنا ایسا مسئلہ ہے جس پر شیعہ سنتی دونوں متفق ہیں۔ لہذا آپ کا یہ کہنا کہ ہم اہل سنت حدیث لا نورث کو قرآن کا ناسخ مانتے ہیں، افترا علی محض ہے۔

سوال: اس حدیث کو بیان کرنے والے صرف ابو بکر ہیں۔ چونکہ وہ ایک فرقی حدیث میں ہیں اس لیے ان کی بات کیسے مان لی جائے۔

جواب: لیکن آپ کے سامنے حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کردہ حدیث کوں پیش کرتا ہے جو حدیث شیعہ کے مقابلے میں پیش کی جا رہی ہے وہ تو اصول کافی کی حدیث ہے جس کے راوی حضرت امام جعفر صادق ہیں۔ وہ روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا: انبیاء کرام کسی کو درہ کم و دینار کا وارث نہیں بناتے۔ (کافی)

لہذا حدیث نیز بحث کیا پ کو یہ کہ کرنے اندکا زکر نے کا حق ہی نہیں ہے کہ یہ تو ابو بکر کی روایت کردہ حدیث ہے۔ کیونکہ مخالف کے سامنے اسی کی کتاب کا حوالہ دیا جاتا ہے۔

ثانیاً۔ یہ بھی غلط ہے کہ اس حدیث کے راوی صرف حضرت ابو بکر ہیں۔ کیونکہ اس حدیث کو حضرت صدیق کے علاوہ پڑے پڑے صحابہ کرام مثلاً علی رضی، فاروق عظام، عثمان عفی، حضرت عباس، عبدالرحمن بن عوف، طلحہ، زیبر، سعد بن ابی وقاص، ابو سریرہ، حضرت عائشہ، ابو درداء، حذیفہ ایسے حبیل الحقد صحابہ نے روایت کیا ہے۔ نیز حضرت صدیق نے جمع صحابہ میں اس حدیث کو پیش کر کے اور قسم سے کہ اس کی تصدیق کرائی ہے۔ ان میں حذیفہ تو وہ ہیں جن کے متعلق ملائکہ مسندی شعبی نے اشارہ رکھتی ہیں یہ حدیث ذکر کی ہے کہ:-

حذیفہ تھے جو حدیث بیان کرے اس  
کو تسلیم کرلو۔

ماحد تکمیلہ حدیفہ  
فصہ قوا۔

حضرت علی سے بڑی شخصیت شیعوں کے زدکیب اور کوں ہو سکتی ہے جن کو شیعہ عصوم جانتے ہیں۔ غرضیکہ اس حدیث کو صحابہ کی ایک کثیر جماعت روایت کر رہی ہے۔ حالانکہ ان میں سے حضرت ایک لا رواتی کرنا مفید لفظیں ہے۔ پھر سب میں بڑی بات یہ ہے کہ یہ کتب صحاح شیعہ میں موجود ہے۔ ایسی

صورت میں حدیث نہ اکی صحیت میں کوئی شک ہی نہیں رہتا۔

اعتراض سوم: یہ حدیث احادیث اور خبراء حادیث نہیں ہوتی۔

جواب: اول تو یہ کسی غلط بے کو خبراء حادیث نہیں ہوتی۔ یہ حدیث جس میں ہم بحث کر رہے ہیں متواتر المعنی ہے۔ درست کم از کم مشهور ضرور ہے کیونکہ اس حدیث کو صحابہ کرام کی ایک جماعت روایت کر رہی ہے۔ جب یہ حدیث متواتر المعنی ہے یا کم از کم مشہور تو ضرور ہے کیونکہ اس حدیث کو صحابہ کرام کی ایک جماعت روایت کر رہی ہے۔ جب یہ حدیث متواتر المعنی ہے یا کم از کم مشہور تو ضرور ہے کیونکہ اس حدیث کے علاوہ ہم ایک اصولی مشهور تو ضرور ہے اور مشهور سے قرآن پر زیادتی بھی جائز ہے۔ اس کے علاوہ ہم ایک اصولی بات یہ بھی بتا دیں کہ اگر بالفرض اس حدیث کے راوی صرف ابو بکر ہی ہوں تو بھی یہ حدیث ان کے حق میں متواتر بلکہ متواتر سے بڑھ کر رہی رہتی ہے۔ کیونکہ شیعہ سنی دونوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ متواتر اور غیر متواتر کی تقسیم ان لوگوں کے ہی ہے جنہوں نے حضور اکرم کو دیکھا نہیں اور کسی مخالف سے حدیث روایت کر دی۔ لیکن جس شخص نے بلا واسطہ حضور اکرم سے حجت سنی ہو تو اس کے حق میں وہ متواتر سے بھی بالاتر ہوتی ہے۔ چونکہ حضرت ابو بکر نے یہ حدیث خود بلا واسطہ حضور سے سنی رہتی، اس لیے ان کو واجب تھا کہ اس پر عمل کرte۔ چنانچہ جنہوں نے ایسا ہی کیا۔

اعتراض چہارم: تاریخ الخلفاء میں ہے کہ جب بیان حادیث کا جگہ اچلا تو اس کے متعلق کسی کے پاس سے کوئی حدیث نہ ملی۔ صرف ابو بکر نے ہی اس حدیث کو بیان کیا۔ جس سے ثابت ہوا کہ اس حدیث کے راوی صرف ابو بکر ہی ہیں۔

جواب: تاریخ الخلفاء ایک تاریخی کتاب ہے اس میں جو واقعات درج ہیں وہ قرآن و حدیث کی طرح نہیں ہیں۔ بر تقدیر صحیت اس کے معنی یہ ہیں کہ اس حدیث کا اظہار سب سے پہلے ابو بکر نے کیا اور یاد دلانے پر سب کو یاد آگئی۔ جس سے حضرت ابو بکر کا علم و احفظ ہونا بھی ثابت ہوا۔ چنانچہ بخاری میں ہے کہ جب حضرت ابو بکر وغیرے تجمع صحابہ سے اس حدیث کے منتقل فرم دے کر استغفار کیا تو سب نے یہی کہا کہ حضور نے یہی فرمایا ہے کہ ہم کسی کو اپنا وارث نہیں بناتے۔ ہم جو کچھ چھوڑ جائیں وہ صدقہ ہے۔ جن میں حضرت عیاں اور علی اور ان کے علاوہ ازواج مطہرات اور بنت سے جلیل القدر صحابہ تھے جنہوں نے اس کی تصدیق کی۔ ایسی صورت میں صرف ابو بکر کو اس

حدیث کاراودی کہنا بے علمی کا نتیجہ نہیں تو اور کیا ہے۔

۱۔ اعتراض پنجم: اس سلسلہ میں آخری اعتراض یہ کرتے ہیں۔ کافی ہیں یہ حدیث ابوالبخری سے مردی ہے جو سنی ہے اور سارے کتب رجال میں اس کو کذاب کہا گیا ہے اسیلے یہ مفروضہ ہے۔

جواب: شیعی علماء کی یہ عادت ہے کہ جواب نہ بن پڑے تو یہ کہدیا کرتے ہیں۔ یہ مسی ہے۔ جیسا کہ لفظ حیر کے حوالہ میں ابوحنیف کو شنبیوں کا ابوحنیف کہا گیا تھا۔ خیر اس کا جواب یہ ہے ابوالبخری نامی دو ہیں۔ ایک ابوالبخری ذشب بن فہب۔ یہ شیعہ ہے۔ دوسرا ابوالبخری سعید بن فیروز ہے جو سنی ہے۔ مصنف کافی نے شیعی سی سے روایت کی ہے۔

ثانیاً۔ دوسری روایت میں جو کافی ہیں ہے۔ اس میں ابوالبخری کا نام ہی نہیں ہے اور اس میں توسیب کے سب شیعہ راودی ہیں۔ آپ اس کرے یجھے اور دوسری کو چھپوڑ دیجئے۔ انہیں اصول کافی ہیں لیفظ موجود ہیں:-

ان العلما عورثة الابنیاء۔  
لهم يورثوا درس ها ولا دینا اَ

اتَّهَا اور ثُوَا احادیث هنْ

احَادِيَّهِمْ۔

او رکد انہا جو حصر کے لیے ہے اس سے واضح ہو رہا ہے کہ انہیاں کی میراث صرف علم دین ہے۔ مال نہیں ہے۔ ایسے صاف و صريح مسئلہ کے ہوتے ہوئے بصیرتی کوئی نہ مانے تو اس کا علاج کچھ نہیں ہے۔ مگر نصوص سے آفتاب کی طرح واضح ہو گیا ہے کہ انہیاں اپنی میراث میں مال و دولت چھوڑتے ہی نہیں اور ان کی میراث صرف علم ہوتا ہے۔ ایسی صورت میں غصب فدک کا سوال ہی میدانیں ہوتی ہیں ایسے کہ منصف حضرات ان تصریحات پر غور فرم کر حق کو قبول کرنے سے گریزیہ کریں گے۔

مال فی میں راثت جاری نہیں ہوتی | فی میں سے تھا اور اس میں حضور اکرم کا حضور ہمی تھا۔ تیہ فاطمہ نے یہی طلب کیا اور ابو بکر نے دینے سے انکار کر دیا۔

جواب: اگر فدک کا مال فی میں ہوتا شیعہ حضرات کو تسلیم ہے اور حقیقت بھی ہی ہے، تو

اس کا فیصلہ بہت آسان ہے۔ کیونکہ مال فہی کسی کی ملکیت نہیں ہوتا۔ اور فہی کے مصادر خود قرآن نے  
بیان کر دیے ہیں۔

جو بات خدا کا دے اللہ تعالیٰ (الخیر چیز)  
کے اپنے رسول کو بھتی والوں سے تو  
وہ اللہ کے یہ ہے اور رسول کے  
یہ ہے اور رشتہ داروں، میمیوں

لَا افَعَالَهُ عَلَى رَسُولِنَا مِنْ اَهْلِ  
الْقُرْآنِ فَلَلَّهُو قَلِيلٌ سُوْلِ وَلِيْلِی  
الْقُرْآنِ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ  
وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ (سُورۃُ حَشْرٍ)

اور مسافروں کے یہ ہے۔

یہ آئی مبارکہ اپنی تفسیر خود ہی بیان کر رہی ہے کہ مال فہی کسی کی ملکیت نہیں ہوتا، بلکہ یہ وقت ہوتا  
ہے اور اللہ تعالیٰ نے اس کی تولیت حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس لیے عطا فرمائی تھی کہ حضور  
اس کی آمدی کو میمیوں، مسکینوں، محتاجوں اور رشتہ داروں کی خبر گیری میں صرف فرمائیں۔  
لہذا جب فدک مال فہی سے تھا اور حضور کی ذاتی ملکیت نہیں تھا بلکہ آپ کی تولیت  
میں تھا تو مال وقت میں میراث جاری ہوتے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

ٹانیاً۔ اس کی دلیل بھی ہے کہ اگر اس آیت میں قسم سے مراد تھی تھیم جو حق ہے جو شیعہ حضرات  
کہتے ہیں تو چھڑوں ایت کے بعد حضور اکرم کا یہ فرض تھا کہ آپ اپنی حیات ہی میں اس کو قسم فرمایا  
دیتے۔ لیکن شیعہ سنی دونوں اس امر پر متفق ہیں کہ حضور اکرم نے اپنی حیات مبارکہ میں فدک  
نقیم کیا اور نہ کسی کو اس پر قبضہ دیا۔ بلکہ آپ اس کی آمدی کو مصادر فدکوہ پر خرچ فرماتے رہے ہیں  
فدک کے باعث سے جو آمدی ہوتی تھی اس کو حضور اپنی ذات پر ازواج مسلمات اور بھی ہاشم پر غیرہوں  
اور مسکینوں اور مسافروں پر خرچ فرمادیتے تھے۔ جو اس بات کی بہت بڑی دلیل ہے کہ فدک کسی کی  
ملکیت نہیں تھا بلکہ وقت تھا۔ لہذا مال وقت میں میراث کیسے جاری ہو سکتی ہے۔

ٹانیاً۔ اگر کہا جائے کہ اسلام کا رسول میں تدبیک کے لیے ہے تو اس کا جواب یہ ہے۔ اگرچہ  
لام تدبیک کے لیے بھی آتا ہے۔ مگر یہاں تدبیک کے لیے نہیں ہے۔ بلکہ اس امر کے انہمار کے  
لیے ہے کہ اس مال فہی کے متولی حضور اکرم میں اور آپ کو قسم کا اختیار کھلی ہے۔ اسی لیے  
اس آیت کے بعد فرمایا:-

مَا أَنَّا لَكُمْ مِنْ شُوْلٍ فَخُذْ فِيهِ  
رسول جو کچھ تم کو دیدے اس کو قبول کرو  
اس کے بعد قرآن پاک نے یہی تصریح کی کہ یہ مال فیض وہ مال ہے جو اللہ نے اپنے خاص فضل  
سے رسول کو عطا فرمایا ہے۔ اس میں مجاہدین کی کوششوں کو کچھ دخل نہیں ہے

أَفَأَعْرَأَ اللَّهُ مَعَلَى رَسُولِنَا  
فَهَا أَفْجَحَتْمُ عَلَيْهِ مِنْ حَيْثُ

وَلَا ذَكَرٌ وَلِكَنَ اللَّهُ يُسَلِّطُ دُرُسَهُ  
عَلَى مَنْ يَشَاءُ۔

جو غنیمت دلائی اللہ نے اپنے رسول کو  
ان سے قوت نے ان پر نہ اپنے گھوڑے  
دوڑائے اور نہ اُونٹ۔ ہاں اللہ قادر ہیں  
دستیا ہے اپنے رسولوں کے حکم کو چاہتا ہے۔

اس آیت سے یہی ثابت ہو گیا کہ مال فیض وہ مال غنیمت ہے جو بلا جگ و جمال ہا تھا اتنا ہے  
اور اس کے مصروف خود قرآن نے بیان کر کے یہ بتا دیا کہ کیسی کی ملکیت نہیں ہوتا بلکہ وقت ہوتا ہے۔  
کیونکہ اگر یہ مال رسول اکرم کی ملکیت میں ہیجا جاتا تو محتاجوں اور مسافروں کی اس میں شامل نہ کیا جاتا۔ دوسری  
بات یہ ہے کہ اگر لام ل رسول میں تدیک کے لیے ہے تو ولادی القریب والیتاً ملی و الملاکیں یہی یہی  
تدیک کے لیے ہوتا چاہیے جا لانکا ایسا نہیں ہے۔ بہ حال فدک مال فیض سے ہے اور مال فیض  
وقت ہوتا ہے اور وقت میں میراث جاری نہیں ہوتی۔ لہذا فیض کی اُڑتے کریں یا صدیق اکبر پر جو طعن کیا  
گیا ہے وہ صحی رفع ہو گیا۔

شیعہ ایک اعتراض یہ ہمی کرتے ہیں کہ اگر انبیاء  
وَوَرِثَ سُلَیْمَانَ دَاؤْدَ کا جواب  
کا مال ترک تقسم نہیں ہوتا تو حضرت داؤد کے  
حیثی میں قرآن نے یہ کیوں فرمایا:-

وَارثٌ ہوئے سلیمان داؤد کے  
وَوَرِثَ سُلَیْمَانَ دَاؤْدَ۔

علوم ہو کا انبیاء کی میراث جاری ہوتی ہے۔ جواب: اس آیت میں بہت و باہش است  
کی و راثت مراد ہے۔ کیونکہ حضرت سلیمان کو وراثت علی ملکی مال نہیں چنانچہ اس کے لائل ہیں۔ ا  
اولًا اہل تاریخ کا اجماع ہے کہ حضرت داؤد کے تقریباً ۱۹ فرزند تھے اور قرآن نے یہ بتایا

کاراں میں سے ہر فن حضرت سلیمان کو میراث ملی اور باقی افراد محدود رہے تو اگر سیاں میراث سے مالی میراث مراد ہوتی تو ان کے تمام فرزندوں کو ملنی چاہئے کھتی جس سے یہ ثابت ہوا کہ سیاں میراث سے علم اور نبوت ہر ادیب ہے جو حضرت سلیمان کو تو ملی مگر ان کے درستے بھائی محدود رہے۔

ثانیاً۔ سیاں اگر میراث سے مالی میراث مراولی جائے تو کلامِ الہی کا لغوت پر مشتمل ہونا لازم ہتا ہے کیونکہ نیز طاہر ہے کہ ہر بیٹا اپنے باپ کی میراث پاتا ہے اور یہ کوئی ایسی بات نہیں ہے جس کو خصوصیت کے ساتھ بیان کیا جائے۔ ایسی صورت میں قرآن کا یہ خبر دینا کہ سلیمان داؤد کے وارث ہوئے باطل لغوب ہے اور کلامِ الہی لغوت سے پاک ہوتا ہے۔ لہذا ماننا پر سے گھا کلاس آیت میں میراث علمی ہی مراد ہے۔

ثالثاً۔ اس آیت میں حضرت سلیمان کے فضائل و دراثت کا اظہار کیا گیا ہے۔ اگر اس سے مراد وراثت مالی ہو تو یہ کوئی فضیلت کی بات نہیں ہے۔ میراث تو آخر سمجھی کو ملنی ہے۔ اس میں حضرت سلیمان کی کیا خصوصیت ہے۔ اس بیٹے سیاں میراث سے مراد علمی میراث ہی ہے۔ اور اسی بات کو قرآن نے مقام مدد میں بیان کر کے اس کا اظہار کیا ہے کہ حضرت داؤد کے ۱۹ بیٹوں میں سے یہ شریف فن حضرت سلیمان بھی کو حاصل ہوا کہ وہ نصیب نبوت پر فائز ہوئے اور انہوں نے اپنے والد داؤد کی میراث نبوت کو پالیا۔ چنانچہ آیت زیرِ بحث کے آخری جملے ان هذہ الہو الفقتل المبین کی تفہیم حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے نبوت اور بادشاہت سے کہا ہے۔ (تفہیم افی جلد دوم حصہ) امام حجفر کی اس تفسیر سے واضح ہوا کہ اس آیت میں نبوت و بادشاہت کی میراث مراد ہے۔ مالی میراث مراد نہیں ہے۔ چنانچہ اس کی تائید آیت سے بھی ہوتی ہے۔

وارث ہوئے سلیمان داؤد کے۔ پھر کہ سلیمان نے اے لوگو! ہمیں جائز کیا کیا ایسا ایسا ملک ملنا مہنگا۔

وَوَرِثَ سُلَيْمَانَ دَاؤَدَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ مُرِلْقَنَا مَهْنَطْنَقَ الطَّيْرَ۔

اور اللہ نے ہمیں ہر چیز کا علم دیا ہے۔ آیت کا یہ حصر بھی اس امر پر دلیل تھا ہر ادیب ہے کہ حضرت سلیمان نے داؤد کی میراث میں علم اور نبوت ہی پایا تھا۔

لہ کیوں کہ قرآن نے کہا ان هذہ الہو الفقتل المبین۔ یہ بھی واضح فضیلت ہے۔

رالبعا۔ قرآن پاک میں دراثت کے لفظ علم کی میراث میں استعمال ہونا بالکل ظاہر ہے۔  
الش تعالیٰ قرأتا ہے:- (حکایۃ عن زکریا)

مجھے اپنے بعد اپنے قرابت والوں کا  
ڈر ہے اور میری گورت بانجھو ہے۔ تو  
مجھے اپنے پاس سے ایسا دے ڈال  
جو میرا کام اٹھائے وہ میرا جانشین ہو،  
اور اولاً لعیقوب کا وارث ہو۔

فَإِنْ خَفَتُ الْمَوَالِيَّ مِنْ وَرَائِيَّ  
وَكَافِتَ امْرَأَتِيْ عَاقِدًا فَهَبْ  
لِيْ مِنْ لَدُنَّكَ وَلِيَّاً يَرْتَبْتَ  
وَمَيْرِثُ مِنْ لِلِّيْعَقُوبَ وَاجْهَلَهُ

ردیت رضیا۔

دیکھئے حضرت زکریا دعا کرتے ہیں کہ مجھے خوف ہے کہ میرے بعد میرے قرابت دار چونکہ شریم ہیں۔  
وہ دین میں رخصہ دال دیں گے اور میری تعلیم جاری نہ رہ سکے گی تو اے رب مجھے ایسا بیٹا عطا فرماء، جو  
میرا وارث اور اہل لعیقوب کا وارث ہو۔ یہاں بھی دراثت سے علم و نبوت ہی مراد ہے۔ کیونکہ  
حضرت زکریا حضرت لعیقوب سے دو پڑا رسال سے بھی زیادہ عرصہ کے بعد پیدا ہوئے ہیں۔  
کیا ہزارہا سال سے بنی اسرائیل کی جانشی اور غیر منقسم پڑی تھی جس کی دراثت حضرت یحیی کو ملنی تھی؟  
اور کیا انہیا کرام کا اپنے جانشین کے لیے دعا ناٹھکتا سال کی دراثت کے لیے ہوتا ہے۔ پس ثابت  
ہو اکر یہاں بھی دراثت سے علمی دراثت ہی مراد ہے۔

خاصاً۔ اس امر کی توثیق شیعی روایت سے بھی ہوتی ہے۔ چنانچہ اصول کافی ہیں۔

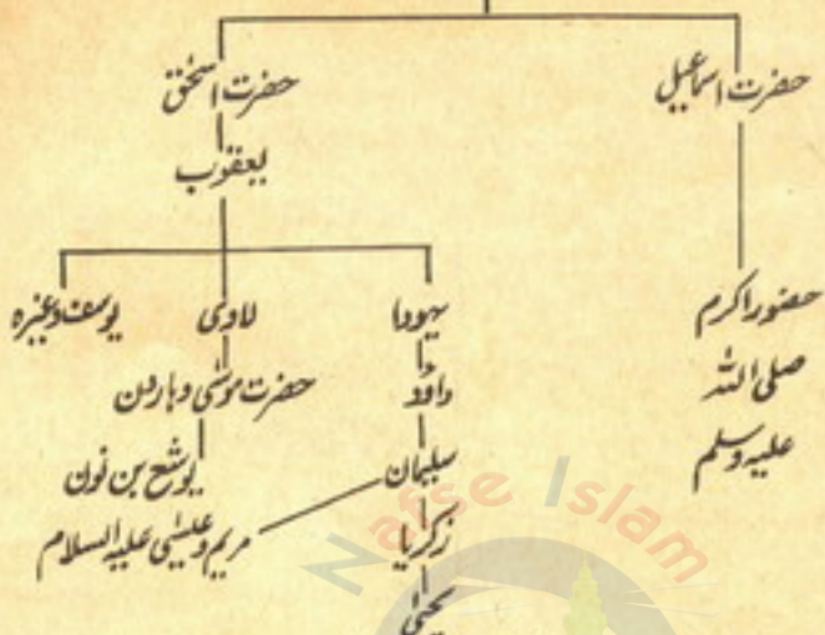
امام جعفر صادق نے فرمایا:-

کہ حضرت داؤد انبیاء کے علم کے وارث  
ہوئے اور سلیمان داؤد کے اور محمد سلیمان  
کے وارث ہوئے اور ہم لوگ وارث ہوئے  
محصل اللہ علیہ وسلم کے۔

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ إِنَّ دَاؤِدَ دَرِثَ  
عِلْمَ الْأَنْبِيَاءِ وَرَاتَ سُلَيْمَانَ  
وَرِثَتَ دَاؤِدَ وَأَنَّ مُحَمَّدًا أَوْرِثَ  
سُلَيْمَانَ وَأَنَّا وَرَثْنَا مُحَمَّدًا۔

حضرت امام جعفر نے تو فیصلہ ہی فرمایا کہ حضور اکرم حضرت سلیمان کے وارث ہوئے۔ ظاہر ہے  
کہ حضور اکرم کو حضرت سلیمان کی میراث میں کوئی مال نہیں ملا تھا۔ بلکہ علم اور نبوت ہی ملی  
تھی۔ حضور اکرم حضرت اسحیل کی اولاد سے ہیں اور حضرت سلیمان حضرت اسحق کی۔ جس کا الفہرست یہ ہے:-

حضرت ابلیس



روٹ:- اس نقشہ میں نظرِ اختصار حرف نسبی نسبت ناہر گئی ہے اور درسیانی و اسطوں کو چھپوڑ دیا گیا ہے۔

عفنيک حضور حضرت اسماعيل کی اولاد میں اور سلیمان حضرت اسحق کی بھراں ہر دو کی درجنوں پشتیں گز رہی ہیں۔ اور اٹھارہ سو سال کا زیاد ہے اگر اس سے میراث مالی مرادی جائے تو سوال یہ ہے کہ حضرت سلیمان کے خالدان میں کوئی ایسا شخص نہیں رہا تھا کہ بنی اسرائیل کا مل بطور واثق بنا گشت بنی اسماعيل کو ملا۔ اور بھرپر بنی اسماعيل میں سے کبھی دوسروں کو محروم کر کے صرف حضور پاک مصلی اللہ علیہ وسلم کو دیا گیا۔ اس تشریح سے آنتاب نیمروز کی طرح واضح ہو گیا کہ قرآن و حدیث میں ان بیانات کے متعلق جہاں وراثت کا ذکر ہے۔ اس سے علم و نبوت ہی کی میراث مراوی ہے۔ اور انہیا کو کسی کو اپنا وارث بنا تے ہی نہیں میں۔ اور اب تو یہ مسٹرا صول کافی سے ثابت ہو گیا ہے۔ اگر اب بھی یہ حضرات ہند کریں تو اس کا علاج واقعی کچھ نہیں ہے۔

جب یہ لوگ ہر طرح لا جواب ہو جاتے ہیں تو پھر کیا حضور نے فدک سیدہ کو ہمپر کر دیا تھا [فَدَكَ كَمْ مُتَلِقٍ يَرَكِتُ هِنَّ كَرَدَكَ حَضُورُنَّ سَيِّدُهُ كَمْ بِهِرَيَرَدَ] فدک کے متعلق یہ کہتے ہیں کہ فدک حضور نے سیدہ کو ہمپر کر دیا تھا۔ اور سیدہ نے بوقتِ دعویٰ حضرت علی احمد امین کو گواہی میں پیش کیا اور ابو بکر نے یہ

کہ کر کر کا میک مردا اور ایک عورت کی گواہی قبول نہیں ہوتی، دعویٰ خارج کر دیا تھا۔

**جواب:** جناب سیدہ کی طرف سے ہبہ کا دعویٰ کرنا اور اس پر علی و ام امین کا گواہی دینا اہلسنت کی معترض کتاب میں باشد صحیح موجود نہیں ہے۔ یہ تحضرات شیعہ نے ایک فرضی افسانہ تصنیف کیا ہے جس کا نہ کوئی سرہے اور نہ کوئی پاؤں اور جب تک کتب اہل سنت کی صحیح روایت سے یہ بات ثابت نہ ہو اس وقت تک اس فرضی افسانہ کے جواب کی ہم پر فکری نہیں عالم ہوتی اور جب یہ افسانہ ہی فرضی ہے تو اس کی بنیاد پر حضرت صدیق اکبر پر چوری میں الزام قائم کیا جائے گا وہ خود بخود باطل ہو جائے گا۔ بخیر یہ تو ہے اصولی جواب۔

ثانیاً۔ شرح ابن الحدیب جو شیعہ کی معترض مذکور ہی کتاب شرح البلاغہ کی شرح ہے اس میں ایک ایک روایت کے الفاظ یہ ہیں کہ جب سیدہ نے فدک طلب کیا تو حضرت ابو بکر نے کہا میرے وال باپ اپ پر قربان، تم میرے نزدیک صادر قدر اور امین ہو۔

اگر حضور نے تم سے فدک کے معاملے میں کوئی عہد یا وعدہ کیا تھا تو میں اس کو تکمیل کرنے کے لیے تیار ہوں۔ اور فدک تھارے حوالے کر دوں گا۔ تو سیدہ نے فرمایا حضور نے مجھ سے فدک کے متعلقے میں کوئی عہد نہیں فرمایا۔

قالَ لَهَا أَبُو بَكْرَ لَمَّا طَلَبَتْ فِدْكَ  
بَابِي وَأَتَتِ الْمَسَاجِدَ قَدْ الْأَمْنَى  
عَنْدَوِي إِنَّمَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَهْدَ إِلَيْكَ مَهْدَى  
وَوَعْدَكَ وَعْدَ أَصْدَقَتْكَ وَسَلَّتْ  
إِلَيْكَ فَقَالَتْ لَهُ يَعْهَدَ إِلَيْكَ فِي فِدْكَ۔

(رَمَّحْرَمْ ابن الحدیب)

اس روایت سے ثابت ہو گیا کہ سیدہ فدک کا جو افسانہ تصنیف کیا گیا ہے وہ خالص جھوٹ پر مبنی ہے۔ جب سیدہ خود فرار ہی میں کہ فدک کے متعلق حضور نے مجھ سے کوئی عہد اور وعدہ نہیں کیا تو اسی صورت میں یہ کیونکر کہا جا سکتا ہے کہ سیدہ نے ہبہ فدک کا دعویٰ کیا تھا۔ معلوم ہوا یہ افسانہ ہی سے ہے جعلی اور فرضی ہے اور اسی سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ فدک کے متعلق حضور نے وصیت بھی نہیں فرمائی تھی۔ اگر وصیت کی ہوئی تو حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فوراً اس کا اعلان فرمادیتیں۔ ثالثاً فدک حضور نے سیدہ کو نہیں کیا **کتب اہل سنت میں اسی کو صحیح روایت موجود نہیں ہے**

کہ سیدہ نے ہبہ فدر کا دعویٰ فرمایا۔ اس کے عکس مشکوٰۃ میں یہ روایت موجود ہے کہ جب حضرت عمر بن عبد العزیز حاکم ہوئے تو انہوں نے مروان کے رشتہ داروں کو جمع کر کے کہا کہ فدر کے قبضہ میں تھا۔ حضور اس کی آمد فی کو اپنی ذات پر، بنی ہاشم کے صیغروں پر خرچ فرماتے تھے اور بے شوہر عورتوں کے نکاح بھی اس کی آمد فی سے کرا دیتے تھے۔

وَإِنَّ فَاطِمَةَ سَالِتَ أَثَ  
أَوْ تَحْقِيقَ سَيِّدَةِ فَاطِمَةَ نَبِيِّ دِرْجَاتِ  
كَيْ كَهْضُورَ فَدَرَكَ اهْنِيْنِ عَطَا فَرِادِيْنِ  
تَوْهُضُورَ نَيْ اِنْكَارَ كَرِدِيَا۔

ابوداؤد۔ مشکوٰۃ ص ۵۵

پھر جب حضور کا دھال ہو گیا تو حضرت ابو بکر دعتر نے فدر میں درہی عمل کیا۔ جو حضور کی کرتے تھے۔ حتیٰ کہ اب یہ فدر مجھ تک پہنچا ہے جو حضور نے فدر فاطمہ کو نہ دیا تو جو چیز حضور نے فاطمہ کو نہ دی مجھے بھی اس کو اپنے قبضہ میں رکھنا چاہر نہیں۔

دَافِي اَشْهَدُكُمْ اَنِّي رَدَدْتُهَا عَلَيْهِ  
مَا كَانَتْ بِيْعَنِي عَلَى عَهْدِ رَسُولِ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ۔  
رَمَضَكُوٰۃُ بِالْفَقْعَنَۃِ

غرضیکر کتب صحاح اہل سنت میں ہبہ فدر کی کوئی روایت ہی نہیں ہے۔ ایسی صورت میں شیعوں کا اپنی نذر ہی کتب سے روایات مپیش کر کے ہم پر الزام فاتحہ کرنا اصول مناظرہ کے خلاف ہے۔ پھر اس پر زیبیر یک ہم نے شرح فتح البلاعۃ کے حوالے سے جو روایت مپیش کی ہے اس میں یہ ہے کہ حضور نے سیدہ سے فدر کے متعلق کوئی وعدہ یا عہد فرمایا ہی نہیں تھا۔

رَابِعًا۔ اگر بالفرض والمحال تسلیم کر لیا جائے کہ حضور نے سیدہ کو فدر ہبہ کر دیا تھا تو اس دعویٰ کے ثبوت کے لئے دو مرد یا ایک مرد اور دو عورتوں کی گواہی ضروری تھی۔ جیسا کہ قرآن کا حکم ہے۔ لیکن جناب سیدہ نے شہادت کا نصاب کامل مپیش نہیں فرمایا۔ ایسی صورت میں فیصلہ سیدہ کے حق میں کیسے ہوتا۔ حضرت ابو بکر حکم قرآن مجبور رکھتے۔ بتائیے اس میں ان کا کیا فقصور ہے۔ اگر انہوں نے دعویٰ روکھی کر دیا تو قرآن کے حکم کے مطابق کیا۔ اپنی طرف سے تو کچھ نہیں کیا۔

خاصساً۔ اگر یہ بات تسلیم کر ل جائے کہ فدک سیدہ کو ہبہ تھا۔ تو یہ سند شیعہ سنی دو فوں کا تفہیق  
ہے کہ جب تک موبوہب پر موبوہب لا کا قبضہ نہ ہو جائے اس وقت تک ہبہ قائم نہیں ہوتا۔ مثلاً  
زید نے ایک قطعہ زمین بکر کو ہبہ تو کر دیا، مگر قبضہ بالکا نہ ہے دیا۔ اب زید مر جائے اور بکر ہبہ کا  
دعویٰ کرے تو بکر کا یہ دعویٰ باطل ہو گا۔ یہ ہی صورت فدک کی ہے اور شیعہ سنی دو فوں تفہیق ہیں کہ  
فدک کو حضور نے اپنی حیات مبارکہ میں اپنے قبضہ و تصرف ہی میں رکھا۔ اور کسی کو اس کا قبضہ نہیں دیا۔  
جب یہ مسلم ہے تو حضرت ابو بکر نے بھی ہبہ فرمایا کہ مجرد ہبہ دلیل ملکیت نہیں بن سکتا۔ تا و تکیہ و تصرف  
او قبضہ ثابت نہ ہو جائے۔ اور سیدہ نے یہ ثابت نہیں فرمایا کہ فدک حضور نے اپنی حیات میں میرے  
قبضہ و تصرف میں دے دیا تھا۔ جائیے اس میں حضرت ابو بکر نے کیا ظلم کیا۔ کیا قانون اسلامی  
عپل کرنا جرم ہے؟ کیا قانون اسلامی کے مطابق فیصلہ کرنا خلکم ہے؟ اس سند کو سمجھ لیجئے کے  
بعد اب اس پر غور کیجئے کہ اگر بالفرض سیدہ نے دعویٰ فرمایا کہ

۱۔ فدک حضور نے مجھے ہبہ کر دیا تھا۔

۲۔ حضرت علی واقم امین نے بالفرض گواہی دے دی کہ ہاں ہبہ کیا تھا۔

۳۔ سیدہ کے دعویٰ کے لفظ نہیں میں رکھیے

۴۔ لیکن سیدہ نے دعویٰ نہیں فرمایا کہ حضور نے ہبہ کرنے کے بعد فدک یہ رے قبضہ و تصرف  
میں دے دیا تھا۔ اور گواہا نے بھی اس امر کی گواہی نہ دی۔

اسی صورت میں شیعوں کا یہ کہنا کہ حضرت ابو بکر نے گواہی روک دی یہ ایک خلطہ بات ہے۔ کیونکہ  
گواہی کو روکنا اور حفظ کرنے کے لفظ نہیں میں رکھے۔ بعض اوقات گواہ جس بات کی  
محاذ نہیں پڑتا۔ چنانچہ دیکھو لیجئے اور الفحاظ کیجئے۔ حضرت ابو بکر نے سیدہ کے دعویٰ یا گلاؤں  
کی گواہی کو روشنی کیا اور یہ نہیں فرمایا کہ سیدہ تو اور تمہارے گواہ جھوٹ بولتے ہیں بلکہ آپ نے  
تو ایک تاریخی نکتہ سامنے رکھ کر سیدہ سے یہ فرمایا کہ یہ صحیح ہے کہ حضور نے فدک آپ کو  
ہبہ کر دیا تھا۔ مگر تاریخ یہ ہے کہ سب قبضہ و تصرف کے بغیر قائم نہیں ہوتا۔ اور آپ صرف ہبہ کا دعویٰ  
فراتی ہیں قبضہ و تصرف کا نہیں؟ اسی صورت میں آپ کے حق میں کس طرح فیصلہ دے دوں

اما اسلام کے قانون کر کیے پس پشت ڈال دوں ۔

الغرض اس بات پر شیئر میں دونوں متفق ہیں ۔

۱. حضور اکرم نے اپنی حیات میں فدک پسندے اسی قبضہ میں رکھا تھا۔ اور آپ خود اس کی آمدی سے خرچ فرماتے تھے۔

۲. فدک حضور کی حیات مبارکہ میں جناب سیدہ کے قبضہ و تصرف میں نہیں تھا۔

۳. جب تک موہبہ چیز موبہب لے کے تصرف میں رہے دی جائے اس وقت تک ہبہ تمام نہیں ہوتا۔

جب یہ باتیں دونوں فتنی کے نزدیک سلم میں تواب صدیق اکبر پیغمبر کا کوئی جائز ہی باقی نہ رہا۔ کیونکہ ابو بکر نے قانون اسلامی پڑھ کیا اور جناب سیدہ سے فرمادیا کہ آپ کا دعویٰ تو صلح ہے مگر یہ قانون ہے اس لیے اب آپ ہی بتائیے کہ فیصلہ آپ کے حق میں کیسے کر دیا جائے۔

اگرچہ مذکورہ بالآخر یہ سے فدک کا پرہیز لٹھ چکی ہے اور ایک مخفف حضرت فاطمہ کی نارا ضمکی؟ کے لیے تو یہ بخوبی نہیں رہی ہے کہ وہ ان حقائق کے بھتے معتبر صنیں کا آخری وار۔ ہوئے میذنا صدیق اکبر کے قسم کا طعن کرے۔ مگر آخر میں ہم اس کے تعلق مزید گفتگو کرنا چاہتے ہیں تاکہ حق و اخلاق تجویز ہے۔ شیعہ حضرات جب ہر طرح سے لا جواب ہو جاتے ہیں تو پھر سے بڑا اور سے اسی شبہ پیش کرتے ہیں کہ بخاری کی روایت سے ثابت ہے کہ ابو بکر کا جواب ہبھی ناراضی ہو گیکیں اور جب تک نہ دوسریں ابوبکر سے کلام نہیں کیا۔ اور جب ان کا انتقال ہوا تو جناب امیر نے رات کو ان کو وفی کر دیا اور ابو بکر کو اس کی اطلاع بھی نہیں دی۔ اس کا جواب ہے کہ کتب صحاح اہل سنت میں جناب سیدہ کی زبان سے ان کا ناراضی ہوا ہرگز برگز منقول نہیں ہے۔ نارا ضمکی دل کا فعل ہے جب تک زبان سے ظاہر نہ ہو دوسرے شخص کو اسکی حقیقت معلوم نہیں ہو سکتی۔ البتہ قرآن سے دوسرے شخص قیاس کر سکتا ہے۔ مگر ایسے قیاس میں غلطی ہو سکتی ہے تو جب سیدہ کی زبان سے ابو بکر کی شکایت ثابت ہی نہیں ہے تو پھر اغتر ارض کیا؟

ثانیاً۔ بخاری کی جس روایت سے یہ شبہ پیدا کیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ جب حضرت سیدہ

نے جناب ابو بکر سے فدک مالکا تو حضرت ابو بکر نے اس کے جواب میں رسول کریم کی حدیث سنا دی کو یا صدیق اکبر نے یہ فرمایا کہ آپ نقیم فدک کا سلطان بر فرما تی ہیں اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا ہے کہ تم کسی کو وارث نہیں بنتا تے جو کچھ چھپ رہا ہیں وہ صدقہ ہے۔ اب آپ ہی فرمائیے کہ فدک نقیم کیسے ہو۔ بس یہ ہے وہ زبانی گفتگو جو جناب سیدہ اور حضرت ابو بکر کے درمیان ہوتی۔ سیدہ نے حدیث مُعنی اور خاموش ہو گئیں جہالت ابو بکر نے حدیث سنانے کے بعد اس پر عمل کرنے کا عمل فرمایا۔ اس حدیث کی راوی حضرت عائشہ ہیں وہ سیدہ اور ابو بکر کی زبانی گفتگو کو نقل کرنے کے بعد اپنے تاثرات اس طرح ظاہر فرماتی ہیں۔

پس ناراضی ہو گئیں فاطمہ اور اس وقت  
وراثت میں حضرت صدیق سے گفتگو کرنی  
بتک کر دی۔ جتنی کہ آپ کا وصال ہو گیا  
آپ چھنور کے بعد چوپ ماه حیات رہیں۔

غضبیت فاطمہ و ہجرت  
ابا بکر فلہر نزل ہماجرتہ  
حشی توفیت و عاشت بعد رسول  
اللہ ستة اشہر (بغاری)

سخاری کی دوسری روایت کے لفظ یہ ہیں :-

پھر گفتگو کی حضرت فاطمہ نے فدک کے  
معاہد میں حشی کا انتقال کر گئیں۔  
حشی ماتحت۔

سخاری کی دوسری روایت یہ ہے کہ سیدہ اپنے رکودی میں سے یہ شب  
پیدا کرتے ہیں کہ حضرت فاطمہ ابو بکر پر ناراضی ہو گئیں اور بھپر وفات تک آپ نے ابو بکر سے کلام نہ  
کیا۔ ہر یہ کہتے ہیں کہ روایت سخاری سے یہ ہم اینیا بالکل غلط ہے اور اس کے دلائل یہ ہیں :-  
اول۔ سخاری و مسلم و صحاح کی روایات میں غضبیت یا ہجرت کے جو لفاظ میں وہ حضرت  
سیدہ کی زبان کے لفاظ نہیں ہیں۔ اور نہ کسی روایت میں یہ مذکور ہے کہ سیدہ نے اپنی زبان سجاوک  
سے اطمینان را اٹھی فرمایا۔ بلکہ یہ لفاظ راوی کے اپنے تاثرات میں جو اس نے داعیات سے اخذ کئے  
ہیں۔ صحاح کی کسی روایت سے سیدہ کا اپنی زبان سے اطمینان را اٹھی فرمانا ثابت ہی نہیں ہے۔  
دوم۔ یہ امر سُکم ہے کہ راوی حدیث ایک واقعہ سے جو تجیہ نکالتا ہے اس میں غلطی ہو سکتی  
ہے۔ وہ ظاہر واقعہ میں دیانت واری کے ساتھ ایک نتیجہ نکالتا ہے۔ مگر ہو سکتا ہے کہ وہ تجیہ غلط ہو۔

یہاں بھی ایسا ہی معلوم ہوتا ہے جب راوی نے یہ دیکھا کہ سیدہ نے فدک مانگا اور حضرت ابو بکر  
نے حدیث سنادی اور حدیث سُن کر سیدہ خاموش ہو گئیں اور پھر ابو بکر سے بات نہ کی تو اس نے  
اس واقعہ سے نیتیجہ لکھا کہ حضرت فاطمہ حضرت ابو بکر سے ناراضی ہو جانے کی وجہ سے خاموش ہوئی  
ہوں گی۔ چنانچہ اس نے اپنے تاثرات کو نہیں الفاظ میں بیان کر دیا کہ حضرت فاطمہ ناراضی ہو گئیں  
حالانکہ یہ خود ری نہیں ہے کہ خاموش ہو جانا یا ترک کلام کرنا ناراضی ہی کہ بنا پر ہو۔ یہ بھی تو ہو  
سکتا ہے کہ حضرت فاطمہ حدیث سن کر مٹھن ہو گئیں۔ اس یہے خاموش ہو گئیں۔ اور پھر چون کران کو  
فدک کے معاملہ میں مردی گفتگو کی ضرورت ہی نہ رہی۔ اس یہے سیدہ نے اس معاملہ میں مردی گفتگو فرمائی  
چنانچہ اس قسم کے متعدد واقعات شیئر شنی دوں کے راویان حدیث میں مل جاتے ہیں۔ چنانچہ ایک  
بار اکثر صحابہ کرام نے حضور کی ایک حالت سے نیتیجہ لکھا کہ اپنے اپنے ازدواج کو طلاق دے دی  
ہے اور یہ واقعہ مشورہ ہو گیا مگر حب فائق عالم نے حضورؐ سے مخفیت کی تو اپنے فرمایا میں نے طلاق  
نہیں دی۔ دیکھئے مسجد بنوی میں صحابہ کرام جس میں اور وہ یہ کہ ہے یہی کہ حضورؐ نے طلاق دے  
دی ہے۔ مگر حب مخفیت کی جاتی ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ واقعہ نہیں بلکہ صحابہ کرام کا قیاس تھا تو جس طرح  
حضور کی خلوت شنی سے صحابہ نے بیان کیا کہ اپنے طلاق دے دی ہے حالانکہ طلاق نہیں  
دی سکتی۔ بلکہ حرف علیحدگی اختیار کی سکتی۔ صحابہ اسی طرح فدک کے معاملہ میں راوی نے ترک کلام  
اور سیدہ کی خاموشی سے ناراضی کا استنباط کر لیا حالانکہ واقعہ یہ مخفی۔ کیونکہ ترک کلام ایسی چیز نہیں ہے  
جس کی علت ضرورت رسولؐ سُن کر ناراضی ہو جائے۔ چنانچہ سیدہ کا حدیث سُن کر ناراضی ہونا ممکن ہی نہیں ہے۔ کون  
مسلمان ہے جو حدیث رسولؐ سُن کر ناراضی ہو جائے۔ چنانچہ سیدہ کا حدیث سُن کر ناراضی ہوں۔ اور راویؐ کا حدیث  
کا کسی واقعہ سے قیاس کرنا اور اس کا قیاس غلط ہو جانا کوئی ایسی بات نہیں ہے جو راویؐ کی دیانت  
دیانت یا عدالت و ثقا ہست کو مجروح کر سکے۔ کیونکہ قیاس میں یا اندازہ میں جو غلطی ہوئی ہے اس  
میں غلطی کا قصد نہیں ہوتا۔

غرضی صحاح کی روایت سے جو بات ثابت ہو سکتی وہ حرف اس قدر ہے کہ راویؐ حدیث کا  
اندازہ ہے کہ حضرت فاطمہ حضرت ابو بکر سے ناراضی ہو گئیں۔ لیکن ہر لیم العقل اور منصف حرف اس  
اندازہ کو قطعی اور لیقی قرار نہیں دے سکتا۔ لہذا ایسی صورت میں صحاح کی روایت سے شیئر حضرات کا

یہ شبہ پیدا کرنا کہ سیدہ و قیمتی حضرت صدیق اکبر سے ناراضی ہو گئی تھیں کوئی وزن نہیں رکھتا جب صحاح کی روایت سے یہ امر تھیں کے ساتھ ثابت ہی نہیں ہے کہ سیدہ و صدیق اکبر کے ساتھ ناراضی ہو گئی تھیں تو ایسی صورت میں صدیق اکبر پر زبان دلازم کرنے کی کیا گنجائش ہے۔

سوم۔ یہ ہی وجہ ہے کہ بخاری مسلم و ترمذی وغیرہ میں چوڑا جگہ حدیث فدک مذکور ہے جن میں سے چار مقام ہے میں جماں ناراضی مذکور ہے۔ باقی دس مقاموں میں ناراضی کا مذکور ہی نہیں ہے پھر حدیث فدک دراصل صرف نین صحابہ سے مردی ہے جحضرت عائش، ابوالطفیل، ابوہریرہ، جس میں صرف حضرت صدیق سے عروہ بن زہر کے داسٹے سے ابن شہاب زہری جو ردایت کرتے ہیں، اس میں ناراضی کا ذکر ہوتا ہے لیکن ابن شہاب زہری بھی عیشہ ناراضی کا فقرہ نہیں بیان کرتے۔ کسی بھی بیان کرتے ہیں اور کسی بھی نہیں۔ چنانچہ فربل کے مقامات میں ناراضی کا ذکر نہیں ہے۔ حالانکہ

زہری اس میں بھی ہیں:-

بخاری جلد اول کتاب الجہاد و باب فرض الحجس۔

بخاری جلد دوم کتاب المناقب باب قرابت رسول اللہ۔

بخاری جلد دوم کتاب المغازی باب غزوہ خیبر۔

بخاری کتاب الفرائض۔

اسی طرح ابو داؤد میں یعنی جگہ، ترمذی میں صرف ایک جگہ اس حدیث کا ذکر ہے۔ مگر وہاں بھی ناراضی کا ذکر نہیں ہے۔ غرضیکہ چوڑا مقامات میں سے صرف چار مقام پر ناراضی کا ذکر ہے اور وہ بھی حضرت سیدہ کی زبان سے نہیں بلکہ راوی کا اپنا ناشر ہے جس میں غلطی بر سکتی ہے اور یہ بات بھی ہمارے ذکر وہ بالا دعویٰ کی تائید و توثیق کرنے ہے۔

چہارم۔ اصل فاقعہ پر دیانتاری کے ساتھ غور کیا جائے تو بھی ہمارے ذکر وہ بالا نظر یہ کہ مزید توثیق ہو جاتی ہے جس کی تقریب یہ ہے۔ سیدہ نے فدک الٹا۔ صدیق اکبر نے حدیث سننا دی۔ حدیث سننا اور اس پر عمل کرنے کا عمدہ کرنا کوئی بھی تو ایسی بات مذکوٰتی جس پر سیدہ ناراضی کا اظہار فرماتیں جھوٹا ایسی صورت میں جبکہ حضرت ابو بکر حدیث سننا ہے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ کہرے ہیں:-

اندیا یا کل آں محمد فی هذہ المآل (رسن تریت) ہاں فدک کا مال آں محمد پر ہو نہ ہو گا۔

ویکھتے صدیق اکبر فدک کی آمدی آں محمد پر صرف کرنے سے انکار نہیں فرمائے ہے بلکہ وہ یہ کہتے ہیں فدک میں میراث تو حکم نبوی کی بنابر جاری نہیں ہو سکتی۔ ہاں اس کی آمدی آں محمد پر صرف کرنے کی جائے گی جس سے اس شیہ کی بنیاد بھی اڑ گئی کہ ابو بکر نے فدک پر نصب کر لیا یا سیدہ کو محروم کر دیا یا عصب یا محروم کر لیئے کا لفظ تو اس وقت بولا جاسکتا ہے جبکہ صدیق اکبر نے فرمائے کہ — ”نہ میں فدک تقسیم کرتا ہوں اور نہ اس کو آمدی آں محمد پر دیتا ہوں“

اگر صدیق اکبر فیصلہ کرتے تو بے شک ان پر الزام آ سکتا تھا۔ مگر انہوں نے تو یہ فرمایا کہ کفڈ کی تقسیم تو حکم نبوی کی رو سے نہیں ہو سکتی۔ ہاں اس کی آمدی آں محمد پر صرف ہو گی۔ اور جس طرح حضور اکرم فدک میں عمل کرتے تھے اسی طرح میں بھی کہ ایں گا چنانچہ مسلم کے لفظ ہیں۔

۱۰۔ بخدا فدک جس حال میں رسول کے

وافی و اللہ لا اغیر شیئا من صدقة

زماں میں تھا میں اس میں فطعاً تغیر

رسول اللہ عن حالہا الذی کانت

نہ بیں کروں گا اور جمل رسول کریم صلی

علیہما فی عهد رسول اللہ ولا

عملن بیاعمد رسول اللہ (رسن تریت)

عملن بیاعمد رسول اللہ (رسن تریت)

ان صاف و صريح الفاظ سے یہ واضح ہو گی کہ حضرت ابو بکر نے فدک کی آمدی دیشے سے فطعاً انکار نہیں فرمایا تو ایسی صورت میں نہ تو عصب فدک کا الزام فاہم ہو سکتا ہے اور ہر سیدہ فاطمہ ایسے محتول ہو جائے کہ ناراضی ہیں کیونکہ حدیث رسول سُن کہ سیدہ کا ناراضی ہر نبی کی ناچکت ہے۔

اسوے کے علاوہ یا مرجی قابل ذکر ہے کہ قصیرہ فدک میں سیدہ کا ناراضی ہر نبی اور حباب صدیق اکبر کے عمل سے خوش ہو جانا خود کتب شیعہ سے ثابت ہے۔ ایسی صورت میں یہ کہاں کی دیانتداری ہے کہ ناراضی کی روایت کو تو اچھا لاجائے اور رضا مندی کی روایتوں کو چھپا لیا جائے۔ پس جب قصیرہ فدک میں سیدہ کا حضرت ابو بکر سے راضی ہر نا اظہر من المحس ہے تو یہ حضرت ابو بکر پرعن کی کیا گنجائیں؟

بچرہ بات بھی بدی یہ ہے کہ حباب صدیق اور فاطمہ صلوات اللہ علیہما حضرت علی مرتضی سے بھی ناراضی ہو جایا کہ قل تبعین

ایک بار نہیں معتقد بار ناراضی ہوئی ہیں۔ اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے صلح کرائی۔ چنانچہ جبراہ الدین  
کے صفوت ۱۹۶ پر مرقوم ہے کہ ایک مرتبہ جناب سیدہ حضرت علی سے ناراضی ہوئیں تو حسن اور حسین  
اور ام کلثوم کو ہمراہے کے کراپنے میکے چل آئیں۔ صرف یہ بلکہ کبھی آپ حضرت علی پاس قدر شدید طور  
پر ناراضی ہوتی تھیں کہ جناب امیر کو سخت سست بھی کہہ دیا کرتی تھیں۔ جیسا کہ کتاب حق المغین  
کے صفحہ ۱۳۴ پر مرقوم ہے کہ جناب سیدہ نے ایک فون ناراضی ہو کر حضرت علی سے یہ جھٹکے ہے تھے۔

مانند جنہیں در حرم پر دشیں شدہ و  
بچھ کی طرح ماں کے پیٹ میں چھپ  
گئے اور شل ناماروں کے گھر میں بیٹھ گئے۔

غصیک جناب سیدہ کا علی مرغی سے ناراضی ہونا ایک ایسی حقیقت ہے جس کا انکار نہیں  
کیا جا سکتا اور شیعہ سنی دونوں کی سختیرہ بھی کتب میں ایسے معتقد و اقعاں ملتے ہیں جن سے  
سیدہ کا جناب علی پر ناراضی ہو جانا ثابت ہوتا ہے۔ اب خاہر ہے کہ اس کا جواب سوائے اس  
کے اور کچھ نہیں ہے کہ جناب سیدہ کی علی مرغی سے جو ناراضی ہوتی تھی وہ وقتی اور ناراضی  
ہوتی تھی۔ اس کے بعد آپ راضی بھی توہ جاتی تھیں۔ تو ہم کہیں گے کہ اول تو سیدہ کا اپنی  
زبان سے جناب ابو بکر پر ناراضی ہوتا ہی ثابت نہیں ہے۔ اور اگر راوی کے تاثر کو نسبی  
مان کر یہ بھی کہہ دیا جائے کہ سیدہ ابو بکر پر ناراضی ہوئی تھیں تو پہنچا راضی بھی عارضی اور وقتی تھی  
کیونکہ شیعہ سنی دونوں کی سختیرہ کتب سے یہ ثابت ملتا ہے کہ سیدہ حضرت ابو بکر سے راضی ہو گئی  
تھیں تو جب بات یہ ہے تو ایسی صورت میں سیدنا ابو بکر پر طعن کیوں؟

اوہ اگر بالفرض والحال ہم یہ مان بھی لیں کہ جناب سیدہ ابو بکر  
کیا سیدہ ابو بکر پر ناراضی ہوئیں پر ہمی ناراضی ہوئی تھیں تو بھی حضرت ابو بکر پر کوئی الزام قائم نہیں  
ہوتا۔ کیونکہ حضرت ابو بکر نے تحدیث سنائی تھی جو ان کا فرض تھا۔ اب اگر اس بات پر سیدہ ناراضی  
ہو جاتیں تو ابو بکر کا اس میں کیا قصوہ ہے۔ کیا حضرت ابو بکر سیدہ کے مسلمین کے حکم پر  
عمل نہ کرتے؟ حالانکہ مسلم ہے کہ حکم رسول اللہ علیہ صلی اللہ علیہ وسالم تھا اور اس کو ماننا ہر  
مسلمان کا فرض ہے۔ خواہ وہ اہل بیت سے ہوا کوئی اور حکم رسول پر توسیب کو کروں جو کہ اور نیا احمد جدے۔  
الفرض اگر یہ بات مان بھی لے جائے کہ جناب سیدہ ابو بکر پر ناراضی ہوئی تھیں تو ایسی صورت میں تو

خود سیدہ پرالزام آتا ہے کہ وہ حدیث رسول نبی کریمؐ کی گیا ہے! اور یہ بات سیدہ کی ذات سے ناممکن ہے۔ لہذا اتنا پیسے گا کہ حضرت فاطمہ حضرت نبی کریمؐ کی ناراضی نہیں ہو سکتیں اور وہ بات میں عضو و غیرہ کے جو الفاظ آئے ہیں وہ راوی کے اپنے تاثرات میں جضرت فاطمہ کی زبان اقدس کے کھاتم نہیں ہیں۔ ثالثاً۔ ان تمام بھنوں کو چھوڑ کر فرض کیجئے۔ سیدہ ابو بکر پر ہی ناراضی ہوئی۔ مگر سوال یہ ہے کہ حضرت ابو بکر نے جب خود حضور سے حدیث لا اورث سنی تھی۔ کہ تم کسی کو اپنا اورث نہیں بناتے تو حکم نبودی کے ہوتے ہوئے حضرت ابو بکر کا کیا فرض نہ کا۔ آیا ان کو جائز تھا کہ سیدہ کو خوش کرنے کے لیے حدیث مولیٰ کو پس پشت ڈال دیتے۔ ہمارے خیال میں کوئی مسلمانی یہ نہیں کہ سکتا کہ سیدہ کو راضی رکھنے کے لیے ابو بکر کو حدیث پر عمل کرنا چھوڑ دینا چاہیے تھا۔ جب یہ بات سلمی ہے تو چرا ابو بکر پر کیا الزم؟

ثالثاً۔ یہاں ہم اس امر کی وضاحت بھی کر دیں کہ شیعہ کہا کرتے ہیں کہ حضور نے فرمایا ہے کہ جس نے فاطمہ کو ایذا دی اس نے مجھے ایذا دی۔ ہم کہتے ہیں یہ بات حق ہے مگر سوال یہ ہے کہ ایذا کا مضموم کیا ہے۔ کیا اگر کوئی شخص حدیث پر عمل کرے تو اس سے سیدہ کو حقیقتاً ایذا پہنچ سکتی ہے؟ اگر نہیں اور ہرگز نہیں۔ تو اگر فالغرض سیدہ و ابو بکر پر ناراضی ہوں تو ان کا فیصل تھا۔ ابو بکر نے ان کو ہرگز ناراضی نہیں کیا۔ انھوں نے تو صرف حدیث سن کر اس پر عمل کیا تھا اور اس سے حقیقتاً سیدہ کو ایذا نہیں پہنچ سکتی۔ لہذا اس وعید میں ابو بکر کو داخل ہی نہیں کیا جا سکتا۔

رابعًا۔ اگر شیعہ حضرات اس پر اصرار کریں کہ تمہاری بات نہیں ملتے۔ سیدہ حضور ابو بکر پر ناراضی سوچیں اور فاطمہ کی ناراضگی سے حضور کو ایذا پہنچتی ہے تو تمہیں گے زراسنجل کر بات کیجئے اگر شیعوں کے باں اینا کا یہی مضموم ہے تو حضرت علیؓ بھی اس الزام سے نہیں بچ سکتے۔ اور وہ بیوں کو کتب شیعہ سے اظہر من اشنس ہے کہ سیدہ فاطمہ حضرت علیؓ سے ناراضی ہو جایا کرتی تھیں اور اتنی سخت ناراضی ہوتی تھیں کہ شدید عضو میں آپ کو بڑا علا کہہ دیتی تھیں (سعادۃ اللہ) جیسا کہ حق الشیعین (شیعوں کی کتاب) کی عبارت سے خلاہ ہے کہ حضرت علیؓ سے سیدہ کو کوئی ایذا پہنچتی تھی جبکہ تو وہ ناراضی ہوتی تھیں۔ تو اگر سلطقاً سیدہ کی ناراضگی سے حضور اکرم کو ایذا پہنچتی ہے تو یہاں بھی سیدہ پہنچنی چاہیے اور جب بھی اور جس وقت بھی فاطمہ حضرت علیؓ سے ناراضی ہوتی ہوں تو اس حضور بھی ناراضی ہو جانے چاہیں۔ پھر اس بنیاد پر جو الزم فائز ہو گا وہی حضرت علیؓ پر بھی عالمؓ سو جائے گا۔ شیعہ حضرات ذرا اس امر پر انصاف و دیانت

خا امساً۔ اگر شیعہ یہ کہیں کہ حضرت علی دفاطر کی شکر نہیں اور نہ اسکی اگر ہوتی ہو گئی تو وہ عارضی ہوتی ہے۔ یہی میاں یہی میں بعض اوقات ہو جایا کرتی ہے تو اس کے لئے ہمارے پاس دو شرایط ہی معمول چوتاب ہیں۔

ا۔ قلے اپنے تسلیم کر لیا کہ عارضی نہ اسکی حقیقی ایذا پر پشت نہیں ہوتی ہے تو نتیجہ یہ نکلا کہ جو شخص حضرت فاطمہ کو حقیقی طور پر ایذا پہنچائے وہ حضور اکرم کو ایذا پہنچانے والا ہے اور یہ بات بدیکی ہے کہ حدود بیت رسول پر عمل کرنے سے سید و حضرت ابو بکر نے حدیث پر عمل کی کہ سید و حضرت ابو بکر نے حدیث پر عمل کی کہ حقیقی ہی ایذا تسلیم پہنچائی تو نتیجہ یہ نکلا کہ سید و حضرت ابو بکر سے حقیقی طور پر نہ ارض نہیں ہوتیں بلکہ ایسے ہی عرضی طور پر نہ ارض ہوتیں۔ جیسے حضرت علی سے ہو جایا کرنے تھیں۔

دو میں کہ جیسے عارضی طور پر سید و حضرت علی سے نہ ارض ہو جاتی تھیں اور پھر خوش بھی ہو جاتی ہیں۔ تو اسی طرح ابو بکر سے بھی سید و عارضی طور پر اس وقت نہ ارض ہو گئی تھیں مگر بعد میں ارضی ہو گئیں۔ جیسا کہ ہم نے کتب شیعہ سے ”فدر کی تاریخ“ کے عنوان میں ثابت کیا ہے۔ پس جب فضیل فدر ک میں سیدہ کا ابو بکر سے راضی ہو جانا تک سمعت و شیعہ سے ثابت ہے تو اسی صورت میں اپنے کوئی ہیں جو ابو بکر سے راضی نہ ہوں اور ان پر زبان طعن دراز کریں۔

سوم یا مرحوم قابل ذکر سے کہ حدیث خدیعہ اخضب بھا کاشان ارشادی ہے کہ ایک دفعہ جانب علی مرضی نے ابو جبل کی لاکی سے شادی کا ارادہ کیا اور نکاح کا پیغام بھی دے دیا جسے علی مرضی کے اس فعل سے سید و حضور اکرم کو اس قدر ناگواری ہوئی کہ اپنے ہوئی حضور اکرم کی حضرت میں حاضر ہوئیں اس موقع حضور علیہ السلام نے جو خطبہ دیا اس کے الفاظ یہ ہیں :-

الآتِ فَاطِمَةَ بِضَعْفٍ هِنَّى مُؤْذِنِي  
خُبُور فاطمہ

مَا أَذَاهَا وَمُؤْذِنِي مَا لَأَرَبَّهَا فَمَنْ

أَغْضَبَهَا أَعْضَبَنِي۔

غود کیجئے! یہی اغضاب والی روایت ہے جس کی بنی پرشیعہ حضرات جانب صدیق اکبر پر زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ بلکہ اسی روایت کو اگر کوئی خارجی لے اٹھ سے تو زمین فسان کے قلا پے ٹاکر

سیدنا علی قرضی پرذیل کے الزامات قائم کر دیے۔

۱۔ کو علی قرضی نے ایک ایسے شخص کی راہ کی سے نکاح کرنے کا ارادہ کیا جو حضور اکرم کا بزرگ و شمن اور اسلام کا بذریعہ مخالف تھا۔

۲۔ حضرت علی کی زوجیت میں دنیا کی عورتوں کی سردار سیدہ فاطمہ زہرا بنتیں۔ لیکن اس کے باوجود انہوں نے ابو جبل کو راہ کی کو سیخاں نکاح دے دیا۔

۳۔ حضرت علی کے اس فعل سے سیدہ کو جو صدر سینچا اس کا اندازہ بھی وہی عورت کر سکتی ہے جس کا شوہر دوسری شادی کرنے کی فکر میں ہو۔

۴۔ حضرت علی کے اس فعل سے حضور سرور کائنات کو لکھا صدر سینچا ہو گا۔ اس کا اندازہ ہی کر سکتا ہے جس کا دادا دوسری شادی کرنے کا ارادہ کرے۔

غور کیجئے! ایک خارجی بھی اس روایت سے وہی الزامات حضرت علی پر قائم کر سکتا ہے جو شیعہ حضرت صدیق اکبر پر قائم کرتے ہیں۔ مگر ظاہر ہے کہ خارجی کے الزامات سے حضرت علی بُری ہیں تو اسی طرح شیعوں کے الزامات سے حضرت صدیق اکبر بُری ہیں۔

ابے لیجئے اس روایت کو جو سلم شریعت میں ہے کہ سیدہ نے وفات پانے تک ابو بکر سے بات نہیں کی۔

لهم تکلمہ حشی توفیت

کو حدیث سن لیئے کے بعد پھر کبھی سیدہ نے جانب صدیق اکبر سے فدک کا مطالبہ نہیں کیا۔ چنانچہ فتح الباری میں ایک روایت کے لفظ یوں ہیں: کہ پھر سیدہ نے فدک کے معاملہ میں حضرت ابو بکر سے بات نہیں کی۔

فلم تکلمہ فی ذالک المال

حضرت ابو بکر سے لفظگو ترک کر دی۔

ثانیاً حضرت صدیق اکبر سیدہ کے حرم نہیں تھے کہ سیدہ ان سے بلا ضرورت شرعاً بھی ان سے کلام کرتیں۔ سیدہ کا حضرت صدیق اکبر سے پرده تھا۔ اور بلا ضرورت شرعاً غیر حرم سے بات کرنا آجا ہے۔ پھر سیدہ فاطمہ عفقت و عسمت کا مجرم تھیں۔ لہذا ان کا کلام نہ فرمانا نا اصلکی کی وجہ سے نہ تھا بلکہ اس وجہ سے تھا کہ اول تو حضرت صدیق اکبر غیر حرم تھے۔ دوسرے فدک کے معاملہ میں مزید لفظگو کی ضرورت ہی نہ تھی اور حضرت ابو بکر فدک کی آمدی سے ان کے مصارف برابر پورے کرتے رہے۔ اس لیے سیدہ کو فدک کے سلسلہ میں دوبارہ لفظگو کی ضرورت ہی نہیں ہوئی۔

اب لیجئے مسلم شریف کی روایت کے لیے لفظ :-

|                                          |                             |
|------------------------------------------|-----------------------------|
| مسلم کی روایت                            | فلمان توفیت دفنہا           |
| جب حضرت فاطمہ کا وصال ہوا تو حضرت        | زوجہ اعلیٰ بن ابی طالب لبلا |
| علیؑ نے ابو بکرؓ کو خبر نہ دی اور رات کو | ولم بیویند بہا ابا بکرؓ     |
| اپؓ کو دفن کر دیا۔                       |                             |

مسلم کی روایت سے شیعہ ریشہ پیدا کرتے ہیں کہ حضرت علیؑ نے وصیت کروی بھی کہ ابو بکرؓ کو میرے جنازہ میں شرکیہ دکیا جائے۔ اس لیے حضرت علیؑ نے وفات سیدہؓ کی اطلاع ابو بکرؓ کو نہ دی۔ اہل سنت یہ کہتے ہیں کہ صحابہؓ اہل سنت میں کوئی ایسی روایت ہی نہیں ہے کہ سیدہؓ نے ابو بکرؓ کے متعلق ایسی کوئی وصیت کی تھی تو اس کا کوئی ثبوت ہی نہیں ہے۔ رہا یہاں کہ حضرت علیؑ نے سیدہؓ کے انتقال کی خبر کیوں نہیں دی تو اس کا جواب یہ ہے کہ انتقال کی خبر نہ دینا کسی ناراضگی کی وجہ سے نہ تھا، اور نہ اس کی وجہ یہ تھی کہ سیدہؓ نے ابو بکرؓ کو سبازہ میں شامل نہ کرنے کی وصیت کروی بھی۔ لیکن اس کی وجہ یہ تھی کہ حضرت ابو بکرؓ کی زوج حضرت اسما دستیوؓ کی تیار داری کے لیے وہاں خود ہی موجود تھیں اور سیدہؓ کے نہ لانے اور اکنون وغیرہ کا کام حضرت اسما دستیوؓ کے پر دنکھا۔ حضرت علیؑ نے اطلاع اسی لیے نہیں پہنچی کہ حضرت اسما دستیوؓ نے اول ہی خبر کر دی ہو گی۔

فدرک کیا تھا۔ کہاں سے آئی۔ اس کی آمنی کے مصادف کیا تھے؟

فدرک کی تاریخ اس کی تفصیل یہ ہے کہ بعض قطعات زمین جو مسلمانوں کے ہندو کے وقت کفار نے مغلوب ہو کر بغیر رضاہی کے مسلمانوں کے حوالے کر دیتے تھے۔ ان میں سے ایک فدرک بھی تھا جو دینہ مسورة تے تین منزل پر ایک کامن تھا۔ اس کی لصفت زمین سیوری نے ابتو صلح کے دی تھی (۷۲) اسی طرح سات قطعہ زمین اور تھی جو دینے سے ملختی تھی۔ جس کو سیوری فضیر سے حاصل کیا گیا تھا۔ یہ تمام قطعات زمین سع فدرک کے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی حاجتوں کے لئے اپنے قبضہ میں لکھ لئے تھے۔ اسی طرح بعض قطعات خیر تھے جن کی آمنی سے پانچواں حضرت حضور کو ملتا تھا۔ جہاد میں جو مال غنیمت آتا تھا اس میں بھی حضور کا حصہ مقرر تھا۔ حضور اکرمؐ ان قطعات زمین سے جو آمنی ہوئی تھی مندرجہ ذیل امور پر خرچ فرماتے تھے۔

۱۔ اپنی فاتح مبارک پر۔ اپنے اہل دعیا از واج مطہرات پر۔ نام بندی ہاشم کو بھی اسی

آمدنی سے کچھ عطا فرماتے تھے۔

۲۔ حممان اور بادشاہوں کے جو سیف رکتے تھے۔ ان کی حممان نوازی بھی اسی سے ہوتی تھی۔

۳۔ حاجت مندوں اور غربی بول کی امداد بھی اسی سے فرستے تھے۔

۴۔ جہاد کے لیے اسلحہ بھی اسی آمدنی سے خرید فرماتے تھے۔

۵۔ آپ اسی آمدنی سے مجاہدین کی امداد بھی فرماتے تھے۔ جس کو تلوار کی ضرورت ہوتی اس کو نوازی اور جس کو گھوڑے یا اونٹ کی حاجت ہوتی ہے دیتے۔

۶۔ اصحاب سیہ عزیزی اور ان کے مصادرت بھی حضور اسی سے پورا فرماتے تھے۔ صدقہ کا جو مال آنکھا اس سے کچھ نہیں لیتے تھے۔ اتنے ہی نوازی بول میں تقسیم فرمادیتے تھے۔

ابے غاہر ہے کہ یہ آمدنی ان قوام مصادرت کے مقابلہ میں بہت تھوڑی تھی۔ یہی وجہ تھی کہ ازاد اجھڑت کو شکایت رہتی تھی۔ آپ نے بنی اسرائیل کا جو وظیفہ مقرر کیا تھا وہ بھی مناسب تھا۔ حضرت سیدہ فاطمہ آپ کو حد سے زیادہ عزیز تھیں۔ مگر ان کی بھی پوری کفالت نہیں فرماتے تھے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان قطعات زمین کی آمدنی حضور مخصوص مددوں میں خرچ فرماتے تھے اور ان کو آپ نے اپنی ذاتی ملکیت قرار نہیں دیا تھا۔ بلکہ اسکا نال اللہ کی راہ میں خرچ فرمادیتے تھے۔

جب حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا وصال ہوا اور حضرت صدیق اکبر خلیفہ ہوئے اپنے نے بھی فدک کی آمدنی کو انہیں مددوں میں صرف کیا جن میں حضور اپنی جیات مبارکہ میں صرف فرمایا کرتے تھے۔

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی پیداوار کو لیتے تھے اور جتنا اہل بیت کا خرچ ہوتا تھا ان کے پاس کمیج دیتے تھے اور جن جن کے حضور نے وظیفہ مقرر فرمائے تھے حضرت صدیق اکبر باقاعدگی کے ساتھ ان کو دیتے تھے۔ فدک کی آمدنی خلافتے اربع صدیقین زفاف و فرق، عثمان و علی سب نے فدک کی آمدنی انہیں مددوں میں صرف کی جن میں حضور کیا کرتے تھے۔ حتیٰ کہ معادیہ حاکم ہوئے تو امام حسن کی وفات کے بعد مولانا نے فدک کے ایک شلث کو اپنی جا گیر بنا لیا۔ پھر اپنی خلافت کے زمانہ میں اپنے لئے خاص کر لیا اور فدک مولانا کی اولاد کے پاس رہا۔ یہاں تک کہ عمر بن عبد العزیز کی حکومت ہوئی تو انہوں نے فدک کو مولانا کے رشتہ داروں سے لے کر اسی حالت میں لوٹا دیا جس حالت میں حضور اکرم اور خلافتے اربع کے زمانہ میں تھا۔ یعنی انہوں نے فدک کی آمدنی کو انہیں مددوں پر خرچ کرنے کا حکم دیا

جن میں حضور اور خلفاء اربعہ درست کیا کرتے تھے۔ فدک کے متعلق جو حالات ہم نے درج کیے ہیں یہ شیعہ شیعی دو نوی حضرات کو تسلیم ہیں۔ اس صفات اور سیدھی تاریخ سے ظاہر ہوتا ہے کہ مسلمان کچھ بھی نہ تھا۔ محض بات کا تبلیغ طبناکر سیدنا صدیق اکبر کو مطلعون کیا گیا ہے۔ بہباد ہم خصوصیت کے ساتھ چنار اور کو وضاحت کرتا چاہتے ہیں جن سے اسی مسئلہ کے سمجھنے میں مدد ایسا نہیں ہوگی۔ اول سے۔ فدک کی آمدی کو جن مصادر میں حضور خرچ کرتے تھے خلافتے اربعہ نے بھی انہیں مصادر میں خرچ کیا۔

دوم۔ فدک کسی کی ملکیت نہ تھا۔ صرف اس کی آمدی کے مصادر مقرر تھے کہ اس کی آمدی فلاں فلاں جلد خرچ کی جائے۔

سوم۔ خلفاء اربعہ فدک کی آمدی کو وصول کرتے تھے تو محض دکیل تھے۔ یعنی نکنظام حکومت ان کے ہاتھ میں تھا۔ اس پیسے ان کا فرض تھا کہ فدک کی آمدی کو حضور کے مقرر کردہ مصادر میں خرچ کریں۔ چنانچہ خود شیعہ علماء نے اس بات کا اعتراض و اعلان کیا ہے کہ حضرت صدیق اکبر صنی اللہ تعالیٰ عنہ آمدی فدک سے حضور کے طریقہ کے مطابقی اہل بیت کے اخراجات پورے کیا کرتے تھے۔

۱۔ شیعہ البلاعہ کی فارسی شرح از علامہ سید علی نقی نصیف لاسلام جلد پنجم ص ۹۶ پر اور در بخشیہ کے ص ۳۲ پر ہے۔

حضرت ابو بکر فدک کی آمدی سے ابو بکر غلام و سودا ناگرفتہ بقدر کفالت

با اہل بیت علیہم السلام مبینہ اہل بیت کا خرچ ان کی ضرورت کے مطابق دیا کرتے تھے۔ اسی طرح علامہ شیعہ سجادی شرح شیعہ البلاعہ ص ۲۳۷ پر اور علامہ ابن الحدید

شرح شیعہ البلاعہ جلد دوم ص ۲۹۴ پر تجویز کرتے ہیں۔ اور حضرت ابو بکر فدک کی آمدی سے

اہل بیت کو دیتے تھے جو ان کو

فیدفع اليهم منها ما يكفيهم کافی ہو جاتا تھا۔

ادنے چار علماء شیعہ کے اعتراضات و اعلان سے واضح ہو گیا کہ سیدنا صدیق اکبر نے فدک میں وہی عمل کیا جو حضور کیا کرتے تھے۔ آپ نے فدک میں کوئی خیانت نہیں کی۔ نہ اس کو غصب کیا۔

بلکہ حضور کی رسمی دستا کے مطابق اس میں عمل فرمایا۔ شیعہ حضرات حضرت صدیق اکبر فریدیہ ایام نکاتے ہیں کہ انہوں نے اہل بیت کو فدک سے محروم کر دیا۔ حالانکہ ان کے مقدار علاوہ یہ اقرار کر رہے ہیں کہ صدیق اکبر فدک کی آمدنی سے اہل بیت کا اتنا دے دیتے تھے کہ یقیناً ہم جو اہل بات کو کافی ہو جاتا تھا۔ غور کیجئے، حضرت صدیق اکبر کا فدک کی آمدنی کو اہل بیت پر خرچ کرنا اہل بیت کو فدک سے محروم کر دینا ہے۔

دوسری بات یہ بھی واضح ہوئی کہ اگر حضرت فاطمہ حضرت صدیق اکبر پر اراضی ہوئیں تو ان کی خدات کو سرگز قبول نہ فرمائیں۔ آدمی جس سے واقعی ناراضی ہوتا ہے اور جس کو اپنا دشمن سمجھتا ہے اسکی تصورت بھی دیکھنا کو ارہ نہیں کرتا۔ چنان لیکن گھر کے سارے اخراجات وصول کر لے جہرست میڈ فاطمہ سلام اللہ علیہما کا جنا ب صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ، سے گھر کے اخراجات وصول فرمانا اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت سیدہ صدیق اکبر سے راضی تھیں اور جو عمل صدیق اکبر فدک میں کر رہے تھے، اس سے بھی راضی تھیں۔ اگر بات نہ ہوئی تو جناب سیدہ صدیق اکبر سے کہ دستیں کہ صدیق ای فدک تو پیرا حق ہے تو اس کی آمدنی سے یہ رے اخراجات پورے کرنے والے کوں! لیکن جناب سیدہ نے ایسا نہیں کیا بلکہ صدیق اکبر گھر کے خرچ کے لیے حرفہ دیتے تھے اس کو قبول فرمایا۔ جوان کی رضا صندھی کی دلیل ہے۔

چہارم۔ خلخال ارالعہ کے زمانہ سے لے کر حضرت امام حسین تک فدک کی آمدنی پر استور حضور کے مقرر کردہ مصادر میں خرچ ہوتی رہی۔ لیکن حضرت امام حسن کی ففات کے بعد مومن نے اس پر اپنا اہم ترین قبضہ کر دیا۔ جتنی کہ حضرت عرب بن عبد العزیز جو نیک اور عادل حاکم تھے انہوں نے اپنے دوستکو مست بیس مومن کے رشتہ داروں سے فدک کو لے لیا اور اس کی آمدنی کو اسی طرح خرچ کرنے کا حکم دیا۔ جیسا کہ حضور اکرم اور خلخال ارالعہ کے زمانہ میں اس کی آمدنی خرچ ہوتی تھی۔

قضیہ فدک میں سیلو فاطمہ کا راضی ہونا یہ ایک حقیقت ہے جس کو جھپٹلا یا نہیں جا سکتا۔ دھنائی سے کار رے کی اس بات پر اصرار کرتے ہیں کہ حضرت فاطمہ نے متنک حضرت ابو بکر سے ناراضی رہیں جتنی کہ آپ نے وصیت کر دی کہ ابو بکر کو میرے جزاہ میں بھی شرکیں نہ کیا جائے۔

بیناراً صلگی اور جنازہ میں عدم شرکت کا قیصر صرف اس لیے تصنیف کیا گی ہے کہ شیعوں کے نعم جل میں حضرت فاطمہ فدر کی وجہ سے آپ سے ناراضی تھیں۔ کیونکہ اگر یہ ثابت ہو جائے۔ سیدہ فاطمہ حضرت ابوالبکر سے راضی تھیں تو شیعوں کے لیے طعن کی کوئی گناہ شہی باقی نہیں رہتی۔ اس لئے ہم فرقیین کی کتب سے سیدہ فاطمہ کی رضامندی کا ثبوت پیش کرتے ہیں۔

شیعوں کی معتبر اور مشہور ترین کتاب شرح نجح البلا غرائب میں جگہ جزء ۳ ص ۲۵ میں یہ دیتی ہے کہ حضرت ابوالبکر نے جب سیدہ کا کلام سننا تو حمدکی درود پڑھا اور پھر حضرت فاطمہ کو مخاطب کر کے کہ کرائے افضل عورتوں کی اور عبیثی اس ذات مقدس کی جو سب سے افضل ہے۔ یہیں نے رسول کی رائے سے تجاوز نہیں کیا۔ اور نہیں عمل کیا میں نے مگر رسول کے حکم پر۔ بے شک تم نے گفتگو کی اور بات پڑھا دی۔ اور سختی اور ناراضی کی۔ اب الشیعات کرے ہمارے لیے اور تمارے لیے۔ اور میں نے رسول کے سہیار اور سواری کے جانور علی کو لیے ویے لیکن جو کچھ اس کے سوا ہے اس میں میں نے تکلیف کیم کو یہ فرماتے ہوئے سنائے۔ کہ ہم جماعت انبیاء و سو نے کی میراث دیتے ہیں،

اذَا معاشر الابناء علَا نور ثدھيَا

و لافضه ولا ارضانَا و لاعقاباً

و لَا داراً و لكتاً نورث الابناء

و الحکمة والعلم والستة

و عدلت بما امرتني و لفحت

اوہ میں نے نیک نیتی کی۔

اس کے بعد یہ ہے کہ حضرت فاطمہ نے یہ فرمایا کہ حضور نے ذکر مجھ کو ہر بڑی تھا جس پر انہوں نے علی اور ام ابین کو گواہ پیش کی۔ جنہوں نے گواہی دی۔ پھر عمر اٹے۔ انہوں نے اور عبد الرحمن بن عوف نے یہ گواہی دی کہ حضور فدر کی آمدی تقسیم فرمادیتے تھے۔ اس پھر حضرت صدیق اکبر نے فرمایا۔ تم سب پتے ہو۔ مگر اس کا تفصیل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فدر کی آمدی سے تھارے

کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

یا خذ من فدك و تکم و تقیسم

گزارے کے لیے رکھ لیتے تھے،

اور باقی جو بچا تھا اسکو تقسیم فرماتے

الباقي ومحيملاً جيه في سبيل الله ولله  
عليه ان اصنع بحالكم امان  
يصنع فرضيت بذلك وآخذت  
العهد عليه به فكان ياخذ  
غلتها ففديه في اليه منهما ما  
يكفيهم ثم فعلت الخلفاء  
بعد ذلك

(شرح حجيم مجموع احاديث جلد ۵)

تھے اور الشک راہ میں اس میں سے  
اٹھاتے تھے اور میں نتامے لیے  
الشک قسم کھانا بول کر فدک میں وہی  
کروں گا جو رسول کرتے تھے تو اس پر  
فاطمہ راضی ہو گئیں اور فدک میں اسی پر  
عمل کرنے کو ابو بکر سے عذر لے لیا اور ابو بکر  
فدرک کی سپیداً اور کریمیت تھے اور جتنا  
اہل بیت کا خریج ہوتا تھا ان کے پاس

بیچ دیتے تھے۔ پھر ابو بکر کے بعد اور خلفاء نے بھی اسی طرح کی۔

بیان یا مقابل ذکر ہے کہ حضرت سیدہ کی رضامندی والی یہ روایت صرف ابن شیمہؓ نے نہیں بلکہ  
متعدد علمائے شیعہ نے اپنی کتابوں میں ذکر کی ہے جن کے نام یہ ہیں:-

۱۔ در کجفیہ شرح نجح البلاعہ مطبوعہ طهران ص ۳۳۲

۲۔ حدیبیہ شرح نجح البلاعہ جلد دوم جز ۱۶ ص ۲۹۶

۳۔ سیمین علی نقی فیض الاسلام کی تصنیف فارسی شرح نجح البلاعہ جز ۵ ص ۹۶

رضامند کی کی اس روایت سے مندرجہ ذیل امور معلوم ہوئے:-

اول: فدرک کے متکل حضور کے طرز عمل اور صدیق اکبر کے طرز عمل میں کوئی تفاوت نہیں تھا۔  
دوم: حضرت فاطمہ صدیقہ اکبر سے راضی بھیں اور صدیقہ طرز عمل آپ کو پسند تھا۔

قارئین کرام! اللہ انصاف کیمیے! اس روایت سے جو شیعوں کی معتبرہ ہی کتاب کی ہے  
باکل و واضح لفظیوں میں یہ شاہت ہو گی کہ سیدہ فاطمہ صدیقات اللہ علیہا التفاتیہ فدرک میں حضرت صدیقہ اکبر  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ سادا ان کے اس فیصلہ سے جاؤ تھوں نے حدیث رسول کے ماتحت کیا راضی ہو گئیں۔  
اور سیدہ نے اس امر کا حضرت ابو بکر سے عمد بھی لے لیا کہ ابو بکر فدرک کی اہلی سے اہل بیت کے خراجات  
پر سے کریں گے۔ ایسی حادث و حصر نجح رضامندی کے بعد بھی شیعہ حضرات جناب صدیق اکبر پر زبان  
طبع دراز کریں تو اس کا علاج واقعی کچھ نہیں ہے۔ مگر یہ ظاہر ہے کہ سیدہ کے راضی ہو جانے کے بعد

کسی محب اہل بیت کے لیے تو یہ نجاش باقی نبیین رہتی کہ وہ صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پڑھن کر سکے۔  
البتہ انا الفحافی سے کام لینا دوسرا بات ہے۔

سوم: اہل بیت کے اخراجات نام عمر حضرت صدیق اکبر فدک کی آمدی سے پورے کرتے رہے۔ اور سیدہ اپنے اخراجات حضرت صدیق اکبر سے وصول کرتی رہیں اور صدیق اکبر کے طرز عمل کو فرماتی رہیں۔

چہارم: نہ صرف صدیق اکبر بلکہ متینوں خلافاء بھی ایسا ہی کرتے رہے۔ اور انھوں نے فدک میں وہ طرز عمل اختیار کیا جو حضور علیہ السلام اور ان کے بعد صدیق اکبر نے اختیار کیا۔

شیعوں کی مشہور نذری کتاب حقائقین مطبوعہ ایران حضرت عمر سے بھی سیدہ راضی تھیں کے صفحہ اپر ہے: - پھر جب حضرت علی وزیر نے بعیت کی تو حضرت ابو بکر ائمہ اور حضرت عمر کے متعلق سفارش کی تو حضرت فاطمہ عزیزہ شفاعت از براۓ عمر فاطمہ راضی شد۔

اسی طرح طبقات ابن سعد جلدہ مطبوعہ ایران کے سفر، اپر ہے جو حضرت ابو بکر فاطمہ کے پاس آئے جبکہ وہ بیمار تھیں، انھوں نے جاہزت چاہی تو حضرت علی نے کہا ابو بکر دروازہ پریں اگر تم چاہو تو ان کو جاہزت دے دو جو حضرت فاطمہ حین موصت فاستاذ فقال علی ہذ ابوبکر علی الباب فان شدہ ان تاذ فی لہ قالت وندلک احتیت الیک قال فهم قد حل علیہا واعذر

ایہا وکلہا و رضیت عنہ روایات فرقیین سے ظاہر ہے کہ سیدہ فاطمہ وقت وفات سیدنا صدیق اکبر سے بالکل راضی تھیں اور کسی قسم کی کسیدگی ان کے درمیان لمحتی شیخ حضرات یہ بھی کہتے ہیں کہ حضرت ابو بکر سیدہ حضرت سیدہ کی نماز جنازہ میں حضرت ابو بکر کی شرکت فاطمہ کے نماز جنازہ میں شرکیہ نہیں ہوتے اور

اسکی وجہ ہے بتاتے ہیں کہ سیدہ نے صحت کو دیکھنی کا ابو بکر یہے جنازہ میں شرکیب نہ ہوں۔ اس کے جواب میں پہلے تو ہم ایک اصولی بات کتنا چاہتے ہیں کہ حضرت فاطمہ کے جنازہ میں کسی شخص کا بالتفصیل شرکیب ہونا نہ فرض نکلا اور ناجب۔ اور اگر بالفرض شیعہ ہر فرد کی شرکت فرض سمجھتے ہیں اور خدا کی شرکت کو منافی اسلام سمجھو کر شرکیب نہ ہونے والوں کی زبان طعن دراز کرتے ہیں تو ان کے پاس اس کا کبی جواب ہے کہ ان کی مستند روایات کے مطابق صرف سات آدمیوں نے حضرت فاطمہ کے نماز جنازہ پر حصی چنانچہ شیعوں کی معترض کتاب جلال الدین عیون میں علمی سے روایت ہے۔

حضرت امیر المؤمنین صلوات اللہ علیہ

روایت کردہ است کہ ہفت کس بر

سے کہ آپ نے فرمایا۔ صرف سات

جنازہ حضرت فاطمہ نماز کر دندے ابو قرہ

آدمیوں نے فاطمہ کی نماز جنازہ پر حصی

سلمان۔ حذیفہ، عبد اللہ بن مسعود و مقدار و

جن کے نام یہ ہیں۔ ابو ذر، سلامان، خدیفہ

عبد اللہ بن مسعود، مقدار اور ہم اکا امام تھا

(دفن امام ایشان بودم رجلا دال عیون)

جلاد الدین عیون کی اس روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ صرف سات افراد نے سیدہ فاطمہ کے نماز جنازہ میں شرکت کی جو اور پرندہ کو ہیں اور مندرجہ ذیل افراد نماز جنازہ میں شرکیب نہیں ہوئے۔ مثلاً حضرت امام حسن او حسین، عبد اللہ بن عباس، عقیل بن ابی طالب، برادر حقیقی حضرت علی، جعفر بن ابی طالب، قیس بن سعد بن عبادہ، ابو الایوب الفزاری، ابو سعید خدری، سہل بن حنفیت، جلال صمیب، برادر بن عاذب، ابو رافع، یہ بارہ افراد ہیں جن کو شیعہ بھی مانتے ہیں۔ اور ان کی جلالات قدر کے قابل ہیں۔ رطلا حظہ بہ حیات القلوب، رجال کشی، رجال نجاشی، قواب سوال یہ ہے کہ اگر بالفرض حضرت صدیقہ سیدہ فاطمہ کی نماز جنازہ میں شرکیب نہیں ہوئے اور یہ بھی فرض کر لیجئے کہ اس کی وجہ بیتھی کہ سیدہ ان سے ناراضی بخیں تو شیعہ ان بارہ حضرات کے متعلق کیا کہیں گے۔ بھی تو سیدہ کے نماز جنازہ میں شرکیب نہیں ہوئے۔ کیا ان سے بھی سیدہ نماز جنیں اور کیا سیدہ فاطمہ نے بروجتی بھی کو دیکھی کہ سیدہ کے نماز جنازہ میں حسن و حسین بھی شرکیب نہ ہوں جو ان کے لادے میٹے تھے؟ حقیقت یہ ہے کہ جنازہ کی شرکت یا عدم شرکت کو ناراضی یا رضا مندرجہ کی بنیاد پر نا ایسی غلط ہے اور اگر اس اصول کو تسلیم کر دیا جائے تو پھر حضرت حسن حسین عبد اللہ بن عباس اور دیگر افراد کے متعلق بھی یہ کتنا پڑے گا کہ ان سے حضرت فاطمہ نماز جنیں بخیں۔ کیونکہ

جلاد العیون کی قرایت کے مطابق حضرات بھی سید و کے جنازہ میں شرکیں نہیں ہوئے۔ پس ثابت کا اگر یہ بات پایہ ثبوت کو سمجھ بھی جائے کہ حضرت صدیق نے سید و کی نماز جنازہ نہیں پڑھی تو اس کو حضرت صدیق سے سید و کی نماز اٹھنی کی دلیل بنائیسی طرح بھی درست نہیں ہے۔

اس کے علاوہ شیعوں کی معتبر کتابوں سے ثابت ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے اپنی زوجہ حضرت راسماں بنت علیس کو جناب سید و کی خدمت کے لیے چھوڑ دیا تھا اور حضرت امام سید و کی تیاری کی تامین خدمات انجام دیتی تھیں اور شبانہ روزان کے گھر میں مقیر تھیں۔ حضرت فاطمہ نے برق و دفات نہیں کو غسل دیئے، کفن پہنانے اور جنازہ تیار کرنے کی وصیت فرمائی تھی۔ اس کے ثبوت کے لیے کسی کتاب کے حوالہ کی ضرورت نہیں ہے۔ کیونکہ یہ اتفاقات شیعوں کی ہر اس کتاب میں مذکور ہیں جس میں حضرت فاطمہ کی دفات اور تحریر و تکفیر کے واقعات درج ہیں۔ جیسے جلام العیون نامی تواریخ وغیرہ۔ زہرف یہ بلکہ کتب شیعہ میں یہ بھی لکھ رکھ ہے کہ جب حضرت فاطمہ کو یہ خیال ہوا کہ کپڑے سے سور توں کا پڑا چھپی طرح نہیں ہوتا ہے تو گواہ کا مشورہ حضرت ابو بکر کی زوجہ حضرت سی نے دیا تھا اور یہ بیان کیا تھا کہ جدشت میں انہوں نے یہ صورت دکھی ہے کہ جنازہ پر یہ طیاں باندھ کر گھوڑہ بناتے ہیں چنانچہ اسی صورت گواہ کو جناب سید و نے پسند کیا اور حضرت ابو بکر کی زوجہ حضرت نے موافق وصیت جناب سید و ان کے غسل و تحریر و تکفیر میں شرکیں ہوئیں۔ اس سچے تاریخی واقعہ سے جو شیعوں کی تائماً کتب میں موجود ہے۔ مندرجہ ذیل اور روشنی پڑتی ہے۔

اول: اگر جناب سید و حضرت ابو بکر صدیق سے ناراضی ہوئی تو حضرت فاطمہ کسی ان کی زوجہ حضرت سے خدمت لینا پسند نہ کر نہیں اور نہ حضرت ابو بکر اپنی زوجہ کو بے اجازت دیتے کہ وہ شبانہ روز سید و کے گھر قیمہ رہیں اور ہمہ تن ان کی تیار واری میں مشغول و صروف رہیں۔

دوم: بالکل وضاحت سے ثابت ہوا کہ حضرت سید و حضرت ابو بکر سے قطعاً راضی تھیں اور اسی سے یہ تجویز بھی لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر کو اپنی زوجہ حضرت سے سید و کے حالات معلوم ہو جاتے سچے۔ یاد و خواہ اپنی زوج سے اچھو لیتے تھے۔ یہ بھی یہ تجویز لکھتا ہے کہ دفات کی اطلاع خصوصی طور پر حضرت ابو بکر کو کوچھ بھی کھینچنے کی ضرورت نہ تھی۔ کیونکہ جب ان کی زوجہ حضرت سید و کی تیار واری میں صرف دن تھیں تو حضرت ابو بکر کو ایک ایک پل کے حالات معلوم ہوتے رہتے ہوں گے۔ چنانچہ

شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے مشکوہ کی جلد آخریں یہ روایت نقل کی ہے کہ گموارہ کی جنر پاکر ابو بکر رضی اللہ عنہ پر حجت پڑھنے آئے کہ یہ تی چیز کسیوں بنائی تو حضرت ابو بکر کی زوج نے ان کو سمجھا اور اک جناب سیدہ نے اس کی وصیت کی تھی اور گموارہ کو پسند کیا تھا۔ یہ سن کر حضرت ابو بکر خاموش ہو گئے۔ ان مذکور بالله امکو سے واضح ہو گیا کہ سیدہ فاطمہ بیویت وفات حضرت ابو بکر سے بالکل راضی تھیں۔ لہذا جنائزہ میں ابو بکر کی عدم شرکت بالکل خلاف عقل و عوامی معلوم ہوتا ہے۔ مذکورہ بالا تصریحات سے تو یہاں زارہ ہوتا ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق ضرور سیدہ کے جنائزہ میں شرکیت ہوئے۔

حضرت فاطمہ کی نماز جنائزہ حضرت ابو بکر نے ٹھہری یہ ثابت نہیں ہے کہ حضرت ابو بکر جنائزہ کی نماز میں شرکیت تھے۔ بلکہ بعض روایات میں آیا ہے کہ حضرت ابو بکر نماز جنائزہ کے امام تھے۔ طبقات ابن سعدیں امام شعبی و امام نسخی سے دور و اپیں موصی ہیں:-

امام شعبی ابریسیم نے فرمایا کہ حضرت ابو بکر

۱۔ عن الشعبي قال صلي الله عليهما أبو بكر رضي

نے حضرت فاطمہ بنت حضور را کرم حمل اللہ

الله تعالى عنه رضي الله عنه عن ابراهيم قال

عليه السلام کی نماز جنائزہ پڑھائی اور کافرین

صلی الله عليهما الصدقیف علی فاطمۃ

نے نماز جنائزہ میں چاہک بسیریں کیمیں۔

بنت رسول الله وكفر عليها اربعان

ثابت ہو گیا کہ بیویت وفات حضرت ابو بکر صدیق فاطمہ میں کوئی شکر دیجی و کبیدیگی نہ تھی۔ اور حضرت ابو بکر نے نماز جنائزہ کی نماز کی اماست کی۔ ان حقائق کے ہوتے ہوئے بھی یہ کہنا کہ سیدہ حضرت ابو بکر سے ناراضی تھیں کیونکہ مسیح ہو گئے تھے۔ سیدہ فاطمہ کے پاس تکاول تھے علاؤدہ بھی حضور کے سات تکاول تھے جن کے نام یہیں ہیں:-

ولال عفافات، حسني، صافيه، ملام ابریسیم، مبیت، برقة، چننا کچ فروع کافی کی جلد ثاثہ میں ہے کہ احمد بن محمد نے امام موسی کاظم سے اس سات باخوں کا حال پرچھا تو اسنوں نے فرمایا:- سیرت بد تھے بلکہ وقفت تھے

اور رسول اللہ حمل کی اس میں سے

۱۔ لاما كانت وفاؤ كان رسول الله

اس قدرے لیتے تھے جو مسلمانوں کے خرچ

يأخذن إلیه منه ما ينفق على اضيافه

کو کافی ہو۔ پھر جب رسول کا تھال ہو گیا

۲۔ فلما قبض بجاء العباسُ بخاصم

فاطمۃۃ فیہا فتھہن علی علیہ  
الستلہر وغیرہ الفا وقف علی  
فاطمۃ علیہما السلام۔

تو عباس ان کی بابت حضرت فاطمہ  
مجھکے تو حضرت علی اور وہ سرمن نے  
اس بات کی گواہی دی کہ قفت ہے فاطمہ پر۔  
زوج علی کی جو شیعہ دہب کی مشکوکتاب ہے اس کی اس دایت سے مندرجہ ذیل امور پر دشمنی پڑتی ہے:-  
۱۔ سیدہ فاطمہ کے پاس فدک کے علاوہ حضور اکرم کے سات گاؤں تھے۔ مگر وہ قفت تھے اور حضور کریم  
صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیان کی آمدی سے کچھ لے لیا کرتے تھے ۲۱ حضور اکرم کے وصال کے بعد حضرت عباس نے ان  
میں میراث کا جھگڑا کیا تو جناب سیدہ فاطمہ علی کی گواہی پیان کو یہ سی جواب دیا کہ یہ تو وقفت ہیں اور  
ان میں میراث جاری نہیں ہوگی۔ پس جس طرح حضرت علی کے بیان پیان سات باغوں میں میراث جاری نہ ہوئی  
اور سیدہ نے ان میں سے حضرت عباس کو ایک حصہ بھی نہ دیا تو اسی طرح اگر حضرت ابو بکر نے حدیث  
رسول کو نقل کر کے یہ فرمایا کہ فدک میں میراث جاری نہیں ہو سکتی تو کہنا خلکم کیا۔ جب حضرت ابو بکر  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے رسول کریم کی حدیث سنادی کا اپناء کے مال میں میراث نہیں ہوتی اور جو مال وہ  
چھوڑ دی وہ صدقہ ہے۔ پھر حضرت ابو بکر پر کیا طعن ہے۔ کہاں کو حدیث پھیل کر نادا جب تھا۔ پس اگر  
سیدہ فاطمہ مال وقفت سے حضرت عباس کو میراث نہ دے کر کوئی جرم نہ کیا تو حضرت ابو بکر نے بھی صدقہ  
پھیل کر کے کوئی جرم نہیں کیا۔ اس کے علاوہ یا مرکمی قابل ذکر ہے کہ حضرت ابو بکر نے سیدہ فاطمہ سے  
بغض و عناد کی وجہ سے میراث کی لفڑی نہیں کی بھی۔ ایسا ہوتا تھا اپنے ازواج مسلمات اور حضرت عباس  
جو حضور کے چھپتے خصوصاً حضرت عائشہ حنفیہ کی بھی تھیں، ان کو میراث دے دیتے۔ کیونکہ ان سے  
اپ کو کوئی لبغض نہ تھا۔ ثانیاً۔ اگر خلفاء کا فیصلہ خلط تھا تو حضرت علی اپنے دو خلافت میں میراث جاری  
فرمادیتے۔ مگر جناب امیر نے خود فدک میں وہ بھی عمل کیا جو خلفاء نے کیا تھا۔ اس سے بھی یہ بات ہوتا ہے  
کہ صدقیت اکبر کا فیصلہ صحیح تھا اور جناب امیر بھی اس کو صحیح سمجھتے تھے۔ اگر وہ خلط ہوتا تو جناب امیر نے  
زمانہ میں ضرور اس میں میراث جاری کرتے۔ ثالثاً۔ اگر حضرت صدقیت اکبر نے فیصلہ سیدہ کے لبغض  
عناد کی وجہ سے کیا تھا تو پھر اپنے ساری جاندار سیدہ کے حضور کریمیں پیش کی۔

حضرت صدقیت اکبر کا اپنی جاندار  
حضرت ابوبکر نے اپنی جاندار اور سیدہ فاطمہ کے سامنے پیش کر دی اور جناب سیدہ کے حضور نہیں تھا۔

التجا کے ساتھ ملپیٹ کرتا اس امر کی بیانیت بڑی دلیل ہے کہ صدیق اکبر کو سیدہ کے قسم کا عناد نہ تھا اور  
میراث حضور اکرم کی حدیث کی بنا پر آپ نے منع کی تھی۔ چنانچہ شیعہ مذہب کی معترکت کتاب جس المیفین ہے  
کہ جناب سیدہ مطہرہ فرذ کا پڑھو جپیں تو خلیفہ اول نے بہت سے مناقب جناب سیدہ کے بیان کیے اور  
بہت معدورت کے بعد یہ کہا ہے۔

اور میرے جلا موال و احوال میں تمدین  
اختیار ہے۔ آپ جو کچھ چاہیں بلانا تسلی  
رے سکتی ہیں۔ آپ سید عالم صلی اللہ علیہ  
وسلم کی امتت کی صردار ہیں اور اپنے  
فرزندوں کے لیے شجوہ طبیب ہیں آپ کی  
فضیلت کا کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ اور  
آپ کا حکم میرے تمام مال میں نافذ ہے  
لیکن مسلمانوں کے مال میں تمہارے والد بادشاہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان واجب الازعاج  
کی مخالفت بہیں کر سکتا۔

وہ موال و احوال خود را از تو معنا لفظ نے  
کہنے۔ آپ خواہی گیر تو سیدہ ام است پر  
خود ہی۔ و شجر طبیب از برائے فرزند ان خود انکار  
فضل تو کسے نے تو انگر و حکم تو نافذ است  
ورا موال من۔ آتا و را موال مسلمانان مقافت  
گفتہ پدر تو نفیتو اتم کرد۔

(حقیقین طہ مجلسی ص ۲۳۵)

لہذا الفاظ کیجیے۔ سیدنا صدیق اکبر سیدہ فاطمہ کے حضور میں التجا کر رہے ہیں کہ میری رولت حاضر ہے  
تم جو چاہوئے سکتی ہو۔ مجھے کوئی عذر نہیں ہے۔ تمہارا حکم نافذ ہے۔ تمہارا افضل و شرف مستمر ہے۔  
تمہاری عظیت و ریغت سے کسی کو انکار نہیں ہے۔ یہ امال حاضر ہے۔ مگر موال مسلمین لعین ندک یہ دقت  
ہے۔ اس میں تمہارے ہی والد محترم و مکرم حضور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے مطابق میراث  
چار سی نہیں ہو سکتی۔ اب تم ہی بتاؤ کہ میں میراث جاری کر کے رسول کے حکم کی کیسے مخالفت  
کر دیں۔ صدیق اکبر کے اس بیان سے جو شیعوں کی ہی نذری کتب میں مذکور ہے۔ یہ واضح ہو گیا کہ فرذ  
حضرت صدیق نے صرف اس بیان نہیں تقسیم کیا کہ اس کے متعلق حضور کا ارشاد موجود تھا۔

ثانیاً۔ حق المیفین کے اس جواہر سے اس عقراں کی بھی دھچکیاں اور گئیں جو شیعوں کے مشہور مالم  
سید محمد مددی نے اپنی اقصیف سواد استیل کے ۱۹۶ پر کیا ہے۔ کہا گا اپنے بچھا وارثہ تھے تو انھوں نے  
معدورت بکیوں کی۔ کیا بغیر قصو کیے بھی کوئی معدورت کرتا ہے۔ آنذاک حساب پاک است از محابر چاہا۔

تو اس کا جواب بھی حقائق کے حوالے سے ہو گیا۔ کہ حضرت صدیق اکبر نے اپنے قصور دار ہونے کی درج سے مدد نہیں کی تھی بلکہ اس لیے کہ تھی کہ ان کے میں جناب سید وکی انتظامی تنظیم و تقویٰ تھی اور وہ چاہتے ہی رکھتے کہ سیدہ کسی غلط فہمی میں مبتلا نہ ہوں۔ اور وہ کہیں یہ سمجھ لیں کہ میراث کی لفظی اپنی طرف سے کہ رہا ہوں۔ اس لیے بار بار وہ اس امر کی وضاحت کرتے تھے کہ میراث کی لفظی میں نے تمہارے پیغمبر گوا حضور سید المرسلین کے حکم کی بنی پرک کے سے اور علی طور پر اس کی دلیل یہ پیش فرماتے سننہ کہ میراث تمام مال و دولت آپ کی خدمت میں حاصل ہے۔ چاہو تو اس کو قبول کرلو

بیان یا مردھنی قابل ذکر ہے کہ تمام مکتب تواریخ اس پر شاہد ہیں کیا حضرت علی نے فدک تقسیم کیا؟ کہ فدک نہائے علوی میں بھی اسی طرح رہا جیسے صدیق و نافرمان کے درخلافت میں تھا اور حضرت علی نے بھی فدک میں دہی طریقہ جاری رکھا جو صدیق اکبر نے جاری رکھا تھا۔ تو اگر حضرت صدیق اکبر نے اپنے در حکومت میں فدک غصب کر لیا تھا تو جناب علی مرضی کا درض بخا کروہ فدک کو تقسیم کرتے اور اس وقت جو اس کے وارث موجود تھے ان کو دے دیتے۔ اور جو ناجائز بات چلی آرہی تھی اور جو ظلم روا رکھا گیا اس کو اپنے درخلافت میں ختم کر دیتے کیونکہ خود حضرت علی فرماتے ہیں کلام کے لیے پانچ امر ضروری ہیں :-

(۱) خوب و عظیم کرنا (۲) لوگوں کی خیر خواہی میں خوب قوت صرف کرنا (۳) نبی کی سنت کو زندگانی (۴) سزاوں کے حقداروں کو سزا دینا (۵) حقداروں کو ان کے حقوق والیں لٹڑا دینا (۶) اخلاق البلاغہ و صریحی (۷) اسی طرح رجال کشی میں حضرت علی کا یہ رشاد مذکور ہے :-

انی اذا بصرت شيئاً منكراً اد  
جب میں خلافت شریعت کا کام دیکھتا

ہوں تو اگل جلانا ہوں اور قبزہ کو جلانا ہوں۔  
قدت ناراً و دعوت فیجراً۔

(محاج کشی ص ۱۹۹)

دیا تھا۔ جو آپ کو خدا کئے ملگ گئے تھے۔ پھر فرماتے ہیں :-

اما ایسا نہیں ہونا چاہیے جو سخیر کے  
ولا المعطل للستة فیهم لک  
طریقہ کو حکم دے رہا ام بیان کر جائیں۔  
الامة (لأرج البلاعنة) (۳۹۵)

لیکن ہم یہ دیکھتے ہیں کہ جناب علی مرضی نے فدک میں دہی طریقہ جاری رکھا جو سیدنا صدیق اکبر کا تھا

جو اس مرکی بہت ٹری دلیل ہے کہ علی مرضی کے نزدیک فدک میں صدقی طرز عمل حق و ثواب تھا اور علی مرضی صدقی طرز عمل کو بالکل شریعت اسلامیہ کے مطابق جانتے تھے۔

حقیقت یہ ہے کہ شیعہ حضرات کا صدقی خلافت میں غصب فدک کا قول کہنا حضرت علی کی امامت و خلافت پر شرمناک حمد ہے۔ کینونکہ اگر یہاں لیا جائے کہ صدیق اکبر نے فدک غصب کر لیا تھا تو حضرت علی پر بھی یہ الزام قائم ہو گا۔ کوئی شخص نے فدک کو صدقی خلافت کے وسٹوں پر جاری رکھ کر امامت و خلافت کا حق ادا نہیں کیا جس نے صدیق اکبر اگر غاصب فدک ثابت ہوں گے تو علی مرضی غصب کے برقرار رکھنے والے سوچئے کہ غصب کرنے والا ازیادہ مجرم ہے یا غصب کو برقرار رکھنے والا۔ اور غاصبوں کے طرز عمل کی باوجود حکومت و سلطنت کے حجایت کر نیلا (حادیث عظیمیک فضیل فدک میں جناب علی مرضی کا طرز عمل دنیا کے شیعیت پر بہت بھاری جبت ہے۔ اگر صدیق اکبر کی خلافت پر اعتراض ہو گا تو سیدنا علی کی خلافت پر بھی حرمت آئے گا۔ پس جناب علی مرضی کا اراضی فدک کو اسی وسٹ پر رکھنا جس پر کناب صدیق اکبر نے رکھا تھا۔ حضرت صدیق اکبر مرضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حقانیں اور ان کے طرز عمل کی صحت پر دلیل فاہر ہے۔

اس سوچ پر شیدید کیا کرتے ہیں کہ حضرت علی نے فدک اس یہے تقسیم نہیں کیا کہ اہل بیت مال مخصوص را پس نہیں دیا کرتے۔ بلکن یہ بات انتہائی لچک ہے۔ مجالس المؤمنین میں ملاؤز اللہ شوشری نے لکھا ہے۔ عمر بن عبد العزیز کے اپنے ووچ حکومت میں فدک امام باقر کی تحویل ہیں وسے دیا تھا۔ اگر نبی علیم شیدہ اہل بیت اشیائے مخصوصہ نہیں دیا کرتے تو امام باقر نے جو شیعوں کے نزدیک مخصوصہ ہیں۔ فدک واپس لے کر اپنے آباؤ اجداؤ کا کیوں خلافت کیا؟ اس کے علاوہ علی مرضی نے خلافت مخصوصہ کو کیوں قبول کیا اور حضرت امام حسین خلافت مخصوصہ کی خاطر بزیدی سے کیوں لڑے؟ چونکہ مخصوصہ کا ایک ساحل ہوتا ہے۔ تو اس جواب سے تو شیعوں پر بہت سے اعتراض ٹپڑ جائیں گے۔ اس نے آپ کو مانا پڑے گا کہ فدک کو حضرت علی نے اس یہے تقسیم نہیں کیا کہ ان کے نزدیک صدیق و فاروق کا فیصلہ اور عمل صحیح و ثواب تھا۔ اگر یہ بات نہ ہوتی تو حضرت علی مخصوص کو ادا فرماتے اور کسی حالت میں بھی کوتا ہی نہ فرماتے۔

ایک اعتراض شیدید بھی کرتے ہیں کہ اگر نبی کی میراث تقسیم نہیں ہوتی تو ازواج مطہرات کے جمیں ازواج مطہرات کو میراث میں جو ہے کیوں نہیں ہے گئے۔ اس کا جواب یہ ہے

کراز واج مطہرات کے پاس جو حجہ سے بخت وہ بطور میراث ان کو نہیں ملے سکتے۔ بلکہ حضور رَکِّم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے اپنی حیات مبارکہ میں ہر لبی بی کو ایک ایک حجہ ہے بنو اکران کے بقدر میں ملے دیا تھا۔ اور از واج  
وسلم نے اپنی حیات مبارکہ میں ہر لبی بی کو ایک ایک حجہ ہے بنو اکران کے بقدر میں ملے دیا تھا۔ اور حضور رَکِّم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی حیات میں ان پر قبضہ بھی کر لیا تھا اور سہی میں قبضہ موجب ملکیت  
ہے۔ جیسا کہ حضرت فاطمہ اور حضرت اسما رکو بھی حضور نے اس فتیم کے گھر بنو اکران کی تحریک میں ملے  
دیے تھے اور از واج مطہرات اور بیوگ ان گھروں کے مالک تھے۔ لہذا یہ حجہ سے از واج کو میراث  
نہیں ملے تھے بلکہ یہ قوان کی ملکیت تھے۔ اور اس پر دلیل یہ ہے کہ شیعہ سنی کا اس پارتفاق ہے کہ  
جب امام حسن کی وفات نزدیک آئی تو آپ نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے ان کے حجہ  
یعنی فن کی وجہ سے جانے کی اجازت مانگی تھی۔ اگر یہ حجہ سے حضرت عائشہ کی ملکیت نہ ہوتا تو اجازت مانگتے  
کی کیا ضرورت تھی۔

**فتنہ اسلام**  
ثانیاً۔ قرآن سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے کہ یہ حجہ سے از واج مطہرات کی ملکیت تھے۔ نیز  
یہی ثابت ہوتا ہے کہ یہ حجہ سے خود حضور نے اپنی حیات میں از واج کی ملکیت میں ملے دیے تھے  
چنانچہ ارشاد باری ہے :-

**قرآن میوہ تکن**  
اے رسول کی سیمیو! اپنے گھروں میں ہو  
اگر یہ حجہ سے از واج کی ملکیت نہ ہوتے تو سچھ قرآن فی بیوت الرسول رَسُولُكَ وَخَلْقُهُ وَهُنَّا  
چاہیے تھا۔ جس سے یہ ثابت ہوا کہ یہ حجہ سے از واج کی ملکیت تھے اور میراث میں ان کو نہیں ملے تھے۔